





ىلامام الأكبر اكتورغَبْرالحاليم مجمعُول شبخالأزهر

النساشرون

دارالكتاب اللبنانحا بيروت دار الكتاب المصرك القامرة



وَتُم الْإِيدَاعِ ١٩٩٠ / ٧٥٧٩ ١. S. B. N. 977 - 238 - 169 - 9

# دارالكتاب اللبنانى

جـ حيع حقـ ون الطبئع والنشر محفوطة للناشرين

### دار الكتاب المصرك

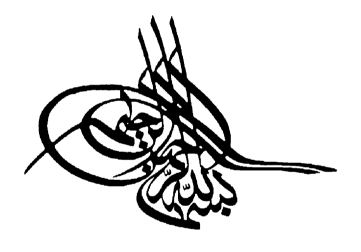
۳۳ سُّارع قصر النيل - الشاهرة ح-م.ع شارع قصر النيل - الشاهرة ۲۳ (۲۰۲۰) و فاکسياي ۲۵۲ (۲۰۲۰) من ۱۵۰۰ - المغالم المغالم



ىلامام الأكبر الكتورىعَبْرالحليم مجمعُو شيخالأزهر

النباشرون

دارالكتاب اللبنانحا بيروت دار الكتاب المصر*ك* انقام حرة



# فلسفنالبخطفيال

وَرِسَالَنْهُ «جَيْ بْنُ يُفْظَّان»

اليف وتحقين فضيلةِ الإمَّامِ الأكبرَ **الدكيتورعَ الجاليم محمُود** شيخ الاذهبَ

مكتبة المدرسة برين-بنان دار الكتاب اللبنانية بيروت د بننان



# الشركة العالميّة للكتاب شمراً.

طبت اعتة . نشث ر - ست وزياع

دارالكتاب اللب قان مكت تالكردست دارالكتاب المستركز العت تزيى والكتاب المستركز العت تزيى والالكتاب المستركز العت تزيى والالكتاب الابرت العربية والدارالا فريقيت العربية

#### الادارة العكاتة

المتسائع - مُعتابل الاذاعات اللب خانية الابرالاذاعات اللب خانية المتالف من ٢١٧٦ - مرب ٢٤٩٠ - مرب ١٤٩٠ - يقيثا، يعتالبتان مستمون - لبئان

المشتودَعَاتَثِ مسانت ٢٥١٤٢٢



جينيه أبحثوق مجفوظت

# بينيا مثالر حمين ارتيم

ومَا تَوْفِيقِي إِلَّا بَاللَّهِ عَلَيْهِ تُوكُّلُتُ وَإِلَيْهِ أُسِب

« وكأني بمن يقف على هذا الموضع من الخفافيش الذين تظلم الشمس في أعينهم يتحرك في سلسلة جنونه ، ويقول : لقد أفرطت في تحقيقك وتدقيقك حتى أنك قد المخلمت عن غريزة المقللة ، واطرحت حكم المعقول ، فإن من أحكام المعقل أن الثبيء إما واحد وإما كثير ، فليتئد في غلوائه ، وليكف من غرب لسانه ، وليتهم نفسه ... »

وأما قوله: دحتى انخلعت عن غريزة العقلام، واطرحت حكم المعقول به . فنحن نسلم له ذلك ونتركه مع عقله وعقلائه: فإن العقل الذي يعنيه هو وأمثاله ، إنما هنو القوة الناطقة التي تتصفح أشخاص الموجودات المحسوسة ، وتقتنص منها المعنى الكلي ، والعقلاء الذين يعنيهم ، هم الذين ينظرون بهذا النظر ؛ والنمط الذي كلامنا فيه فوق هذا كله ، فليسد عنه سمعه من لا يعرف سوى المحسوسات وكلياتها ، وليرجع إلى فريقه الذين «يَعْلَمُونَ ظاهِراً مِنَ ٱلْحَيَاةِ الذُّنيا، وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ فَمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ فَمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ فَمْ عَنِ الْآخِرة فَهُمْ عَنِ الْآخِرة فَمْ عَنِ الْآخِرة فَمْ عَنِ الْآخِرة فَمْ عَنِ اللّهُ فَيَا وَهُمْ عَنِ اللّهِ مَا فَاللّهِ مَا عَنْ اللّهُ فَيَا وَاللّهُ فَيَا وَهُمْ عَنِ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهِ مَا فَيْ اللّهُ فَيْ اللّه

ابن طفيل

# مقلالامتين

يضعنا التاريخ مباشرة وجهاً لوجه أمـــام ابن طفيل صاحب رسالة «حي بن يقظان » وهو في طور النضج والاكتال العلمي دون أن يحدثنا عن نشأته ، أو يصور لنا شيئاً من بدايته .

ويصمت التاريخ كذلك ، أو يقلد ابن طفيل في صمته ، فـــلا يكاد يذكر عنه شيئًا حتى بعد أن بلغ القمة ووصل إلى مرتبة الوزارة . وكل ما أثر عنه لا يكاد يتعدى بضع صفحات تضمن معظمها كتاب والمعجب في تلخيص أخبار المفرب ، للمراكشي . وكتاب و مركز الإحاطة بأدباء غرناطة ، للسان الدين بن الخطيب . وهذا الذي ذكر على قلته به أخطاء كاريخية وفلسفية أرشدنا إلى معرفتها رسالة حي بن يقظان نفسها .

ولقد أجهد الأستاذ ليون جوتييه نفسه مشكوراً في تقصي الأخبار عن ابن طفيل وجمعها ، ومع ذلك فلم يكد يتيسر له إلا ما جاء في الكتابين السابقين . ومع قلة هذه المصادر فقد أخذ الأستاذ جوتييه في دراستها ووصل منها إلى نتائج ذات قيمة لخصت أو اقتبس منها الكثير في المقدمة النفيسة التي كتبها الأستاذان الجليلان جميل صليبا وكامل عياد لرسالة حي بن يقظان .

وإذا كان التاريخ القديم قد مر في سرعة خاطفة بحياة ابن طفيل فلم يسجل منها إلا القليل؛ فإن المصادر الحديثة كذلك تكاد تفتصر على

ما كتبه الأستاذ ليون جوتييه.

والحق أن هذا الأستاذ قد قدم إلى العلم ، وإلى ابن طفيل خدمــة عظيمة ، فإنه قد ألف كتاباً في حياته وفلسفته ، وفضلاً عن ذلك فقد قام بترجمة رسالة حي بن يقظان إلى الفرنسية بعد أن حققهــا تحقيقاً علمياً من ناحية النص واختلاف الطبعات والمحفوظات ، ومع أن الاستاذ جوتييه قد صحح بعض الأخطاء التي وقع فيها الكثير من المستشرقين في دراساتهم العابرة لابن طفيل ، ومع ما بذله من بجهود يشكر عليه ، فإن ابن طفيل لا يزال في حاجــة إلى دراسة عميقة تبين أغراضه الحقيقية وأفكاره التي نثرها خلال قصته فمر عليها الكثيرون مروراً عابراً دون أن ينحوها ما ينبغي لها من أهمية ودرس.

إن الجهود لم تنضافر بعـــد على دراسة ابن طفيل كا تضافرت على دراسة غيره كابن رشد أو ابن سينا ، لذلك لا يزال هذا الفيلسوف في حاجة إلى درس أوسع وإلى بحث أشمل ، وأرجـــو أن تسد المساهمة العلمية التي أقوم بها الآن بعض النقص في هذه الحلقة .

على أني أريد أن أحدد عملي تحديداً صريحاً ؟ إنه ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

- ١ الكتابة عن حياة ابن طفيل.
- ٢ -- إخراج رسالة حي بن يقظان .
- ٣ شرح فلسفته على وضعها الصحيح: شرحها في ذاتها ، وتحديد الصلة الفكرية بين ابن سينا والغزالي وابن باجة من جانب وابن طفيل من جانب آخر.

ويستقون من نبع واحـــد . بيد أن لكل كاتب طريقته في العرض والاستنتاج . وهذا القسم على كل حال ضئيل .

وأما عن إخراج الرسالة فطبماتها متعددة ، ونخطوطاتها معروفة ، ولكل إنسان اجتهاده في تصحيح النص.

أما العمل الحاسم وهو فهم فلسفة ابن طفيل فهما صحيحاً ، وتحديد مصادرها ، وبيان ما بين ابن طغيل وابن سينا والغزالي من صلة فكرية ، فاني لا أكاد ألتقي فيه من قرب أو من بعد بمن كتبوا عن ابن طفيل ، سواء القدماء منهم والمحدثون .

والله ولي التوفيق .

# الفصّلالأول

ابن طفيل: حياته وآثاره

# ابن طفيل : حياته وآثاره

هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن محمد بن طفيل القيسي . فهو ينتسب إلى قبيلة قيس ، تلك القبيلة التي بلغت من الشهرة حــداً جعل اسمها يطلق على ما سوى اليمنيين من المرب . وقد ولد في وادي آش ــ وهي بلدة في واد خصيب تبعد عــن غرناطة بجوالي ستين . كيلومتراً ــ في أوائل القرن السادس الهجري .

هذا كل ما يذكره التاريخ عن طفولته وشبابه ، لكن مسا المركز الاجتماعي الذي كانت تشغله أسرته ؟ كيف قضى طفولته ؟ وأين قضاها ؟ كيف تعلم ؟ وعلى من تعلم ؟ كل ذلك يهمسله التاريخ : إذ يمضي سريعاً فيضعه في غرناطة دارساً للطب ثم يضعه في منصب أمين الأسرار لحاكم ولاية غرناطة ، ثم كاتم أسرار لدى الأمير أبي سعيد حاكم طنجة وهو أحد أولاد عبد المؤمن ، ثم يمضي التاريخ سريعاً فيضعنا أمام ابن طفيل طبيب أبي يعقوب يوسف صاحب المغرب بل صديقه ووزيره ، وقسد قويت الصلة بين الفيلوف وأبي يعقوب لأسباب عدة منها :

(٢) وكان كل منهما أديباً ، يقول المراكشي عن أبي يعقوب « رقيق حواشي اللسان ، حلو الألفاظ حسن الحديث ... أعرف الناس كيف

تكلمت العرب ، وأحفظهم بأيامها ومآثرها ، وجميع أخبارها في الجاهلية والإسلام ... كان أحسن الناس ألفظاً بالقرآن ، وأسرعهم نفوذ خاطر في غامض مسائل النحو ، وأحفظهم للغة العربية ... صح عندي أنسه كان يحفظ أحد الصحيحين ، الشك مني : إما البخاري أو مسلم ، وأغلب ظني أنه البخاري . حفظه في حياة أبيه بعد تعلم « القرآن » .

هذا هو أبو يعقوب أما ابن طفيل فسنتحدث عن أدبه فيما بعد :

(٣) وكان كل منها نهماً فيا يتعلق بالمعرفة العلمية العامة فكان عند أبي يعقوب وإيثار للعلم شديد وتعطش إليه مفرط، وكذلك كان الفيلسوف الطبيب الفلكي العالم بالتشريح.

(٤) وأخيراً كان كل منها منغمسا في الفلسفة ، أما ابن طفيل فهو فيلسوف بطبعه و وكان متحققاً بجميع أجزاء الفلسفة ، وأما أبو يعقوب فقد وطمح به شرف نفسه وعلو همته إلى تعلم الفلسفة فجمع كثيراً من أجزائها وبدأ من ذلك بعلم الطب ... ثم تخطى ذلك إلى ما هو أشرف منه من أنواع الفلسفة ؛ وأمر يجمع كتبها ؛ فاجتمع له منها قريب مما اجتمع الحكب من أقطار المندس والمفرب ويبحث عن العلماء ؛ وخاصة أهل علم النظر إلى أن اجتمع له منهم ما لم يجتمع لملك قبله من ملوك المغرب ».

لكل هذه الأسباب كان الانسجام تاماً بينه ربين الملك « حتى إنه كان يقيم في القصر عنده أياماً ليلا ونهاراً لا يظهر ».

وقد أدى ابن طفيل ؛ عن طريق هذه الصلة ؛ حق الزمالة العلمية خير أداء . فكان يجلب العلماء مسن جميع الأقطار ؛ ويحض الملك على إكرامهم وتهيئة الجو المناسب لهم .

وهو الذي نبه الملك ووجه نظره إلى ابن رشد « فمن حينئذ عرفوه ونبه قدره عندم » .

في رحاب هذا الملك عاش ابن طفيل عيشة هادئة مطمئنة . كان فيها الطبيب ، وكان فيها المستشار العلمي ، وهو الذي حفز ابن رشد - تحقيقاً لرغبة أبي يعقوب - على العمل العظيم الذي قام به من تلخيص كتب أرسطو وشرحها .

ماذا أنتج ابن طفيل في فترته هذه الهادئة المطمئنة ؟.. ان المؤرخين يحدثوننا عن و تصانيف في أنواع الفلسفة من الطبيعيات والإلهيات وغير ذلك ». ويحدثوننا عن رسالة في النفس ، وعن رسائل تبودلت بينه وبين ابن رشد في الطب ، ويذكر البطروجي الفلكي وابن رشد أن ابن طفيل وفق لنظام فلكي يخالف النظام الذي وضعه بطليموس.

بيد أننا على جهل تام بهدا النظام الفلكي وبغيره من النواحي الأخرى. والمصدر الوحيد الذي نعتمد عليه هو رسالة حي بن يقظان فهي الكتاب الوحيد الذي بقي من رسائل ابن طفيل. واذا كان ابن طفيل طفيل عليم وضعه في القصر، وفلكياً بشهادة أحد كبار الفلكين، وفيلسوفا/إلهيا، فانه كان أيضاً أديبا، ورسالة حي بن يقظان تبرهن على ذلك في وضوح: تأنق في الأسلوب، وبراعة في التعبير، وسلاسة في التركيبات، ولقد طوع اللغة لأفكاره فأدى المهنى في دقة تامدة بأسلوب بارع.

يقول الدكتور أحمد أمين بحق « نحن لو قارنا بين ابن سينا وابن طفيل من الناحية الأدبية ، وجدنا أن ابن طفيل أرقى من ابن سينا بكثير من حيث اللفية والأدب : فعبارة ابن طفيل أدبية مشرقة ، وعبارة ابن طفيل كان مثقفاً ثقافة وعبارة ابن طفيل كان مثقفاً ثقافة

أدبية أرقى من ثقافة ابن سينا ففي كثير من عبارات ابن سينا وألفاظه ما يدل على أنه كان يستقي معلوماته اللغوية من المعاجم ، لا من كتب الأدب ، فجاءت بعض الأحيان نابية . أما ابن طفيل فيستقي معلوماته اللغوية والأدبية من كتب الأدب والمثقفين بها ، فجاءت عبارته أنصع وأبلغ ، ١ .

وإذا كان ابن طفيل أديباً ناثراً ، فقد كان شاعراً أيضاً ، واذا كان نثره يمتاز على شعر ابن سينا ، فقد كان شعره يمتاز على شعر ابن سينا ، وقد كان في شعره صاحب مزاج ، ذلك أنه لم يكن يتكسب بسه . ولذلك اقتصر شعره تقريباً على العواطف والفلسفة ، فمن شعره العاطفى :

ولما التقينا بعد طول تهاجر جلت عن ثناياها وأومض بارق وساعدني جفن الغيام على البكى فقالت وقد رق الحديث وأبصرت نشدتك لا يذهب الشوق مذهبا فأمسكت لا مستغنياً عن نوالها

وقد كاد حبل الود أن يتصرما فلم أدر من شق الدجنة منها فلم أدر دمعاً أينا كان أسجا قرائن أحوال أذعـن المكتما عون صعباً أو يرخص مأثـا ولكن رأيت الصبر أوفى وأكرما

ومن شعره في صلة الروح بالبدن :

نور تردد في طين إلى أجل يا شد ما اعتلقا المتلقا المتاعبا الله المتاعبا

فانحاز علواً وخلى الطين للكفن أظنها هدنـــة كانت على دخن فيا لها صفقة تمت على غـــبن

<sup>-</sup> ١ – احمد امين ( حي بن يقظان ) .

ومن شعره في اختلاف الناس من حيث الاستعداد الطبيعي لتقبسل المعاني السامية :

مة للنساس في ذا تباين عجب بهم بين المساني ، أولئك النجب فوا وليس يدرون لب ما طلبوا رم منه ، ولا ينقضي لهم أرب مد قد قسمت في الطبيعة الرتب

ما كل من شم نال رائعــة قوم لهم فكرة تجــول بهم وفرقة في القشور قــد وقفوا لا غــاية تنجــلي لناظرم لا يتعــدى امرؤ جبلتــه

#### **\*\*\* \*\* \*\***

هذا النزر اليسير هو كل ما نعلم عن حياة ابن طفيل ، وعن آثاره التي بادت بيد أنه ، لحسن الحظ ، قد بقي أثره الخالد ، حي بن يقظان ، . وهو قصة بلغت من القوة المنطقية حد الروعة ، في أسلوب جزل سلس. وقد حوت آراء ابن طفيل في أهم المشاكل الفلسفية. ولا نبالغ إذا قلنا انها مذهب فلسفى كامل تتجلى فيه الدقة بكل معانيها . وقد صور فيها ابن طفيل « حي بن يقظان » وقــــد نشأ في جزيرة منعزلة عن العالم ؟ لا أثر فيها لبني البشر ؛ فأخذ ينظر ويتأمل ويستنتج متدرجاً من المحسوس إلى المعقول ؟ ومن الجزئيات إلى الكليات ؟ حتى وصل الى تكوين فكره عن الله وعن الملأ الأعلى . ثم أخذ في الرياضة الروحية حتى وصل الى طور الولاية . ثم شاءت الظروف أن يصل الى جزيرته عابد متدين بدين سماوي ، أراد العزلة ليتفرغ للعبادة ، فالتقى به حي بن يقظان. وبعد تفاهمها وأخذ كل منهما عن الآخر ، التزم حى بن يقظان ما ذكره له العابد من شعائر دينية . وبعد محاولة فاشلة لهداية المدينة التي نشأ فيها العابد عاد حي الى جزيرته واستقر فيها الى أن أتاه اليقين. هذا ؛ في كلمات ؛ مجل القصة ؛ وعليها اعتمدنا في الكتابة عسن فلسفة ابن طفيل.

#### 

ولقد استمر ابن طفيل في صحبة أبي يعقوب الى سنة ٥٨٠ ه حيث نرفي أبر يعقوب .

ولما قام بالأس مسن بعده ولده أبر يوسف يعقوب الملقب بالمنصور مكث ابن طفيل في صحبته . بيد أن حياته لم تطل بعد صديقه ، فقد وافته النية بعد وفاة أبي يعقوب بسنة واحدة أي سنة ٥٨١ ه . فاحتفل بدفنه احتفالاً يليق بمكانته ، وسار أبر يوسف يعقوب بنفسه في جنازته . رحمه الله رحمة واسعة .

# الفصّالات!

ابن طفیل ؛ فلسفته

# (١) ابن طفيل والفلاسفة

يتحدث الكثيرون ممن درسوا ابن طفيل عسن صلته بالفلاسفة ، فيزعم بعضهم أنه تأثر بابن باجسه ، بينا يذهب آخرون إلى تأثره بالفارابي ، ويزعم آخرون أنه كان التلميذ المخلص لابن سينا ، بل انه في رأيهم قد أخذ عن ابن سينا كل شيء حتى أسماء أبطال قصته ، ويزعم آخرون أنه كان متأثراً بالفزالي . ووصل بهم الأمر الى الزعم بأنه تأثر بالفرس وبالهنود فضلا عن اليونان ، ولمل في كلام ابن طفيل نفسه ، إذا فهم بطريقة سطحية ، ما يسند هذه المزاعم كلها على اختلافها وتعارضها بيد أن ابن طفيل لم يُدرس حقيقة في تمن وعمق . ولو درس في دقة وتمحيص لظهرت شخصيته مستقلة متميزة ، وظهر له فلسفة تستقل بطابع خاص ينفي هذه المزاعم على تعددها وتباينها .

# ولنوضح هذه الظاهرة :

أ – أما موقفه من الفارابي فإن ابن طفيل يعلن في صراحة أن كتب الفارابي كثيرة الشكوك ، ويضرب أمثلة على ذلك . ويقول عن رأيه في السعادة وانها في هذه الدار الدنيا « فهذا قد أياس الخلق جميعاً من رحمة الله ، وصير الفاضل والشرير في رتبة واحدة ، إذ جعل مصير الكل إلى العدم ، وهذه زلة لا تقال ، وعثرة ليس بعدها جبر » .

كان ابن طفيل ينفر من الفارابي ، وكان يصفه بسوء المتقد في

النبوة ، ريرى أنه ليس في حاجـة إلى ذكر آراء الفارابي لشكوكه ولسوء معتقده. لقد قرأ كتب الفارابي طبماً ، ولكنه قرأهـا قراءة الناقد ورفضها جملة إن لم يكن تفصيلاً . فليس من المعقول مع هذا أن يكون قلده واحتذاه .

ب - أما ابن باجه فلم يكن في أهل الأنداس ، حسبا يرى ابن طفيل ، أثقب منه ذهنا ، ولا أصح نظراً ولا أصدق روية ، ولكنه - حسب رأيه أيضاً - قد شغلته الدنيا حتى اخترمته المنية قبل ظهور خزائن علمه وبث خفايا حكمته . كان ابن باجه يحث على الاستكثار من المال ، والجمع له ، وتصريف وجوه الحيل في اكتسابه ؛ وهذا صارف في رأي ابن طفيل عن مواصلة المعرفة والوصول فيها الى المراتب العليا: مراتب أولى الصدق على حد تعبيره .

ولذلك وصل ابن باجه الى رتبة أهل النظر فقط ، وصل إلى رتبة ينتهي اليها بطريق العلم النظري والبحث الفكري ، ولم يتخطها . انها المرحلة الأولى ، ولكنها ليست الأخيرة ، وهذه المرحلة الأخيرة مرحلة أهل الولاية – هي كل هم ابن طفيل . وإذا كان ابن طفيل يرى أن مرحلة النظر العقلية هذه قد تصل بالإنسان الى الصواب في الرأي وأن ابن باجه قد حقق هذا المنحى فانه مع ذلك يرى أنها مرحلة بدائية ، بل انه – كا سنرى فيا بعد – قد رفض العقل وهو أساس هذا المنحى من المعرفة .

ج -- أما ابن سينا فقد أعجب به ابن طفيل: ذلك أنه ، مـــع طريقته العقلية الصارمة ، قد تنسم مقام أولى الصدق، وأخذ في وصفه ، وإن لم يكن قد تذوقه . يقول البارون كرادي فو عن أبن سينا انه درس التصوف دراسة موضوعية فيية . وهذا حق ؛ فلم يكن في طبيعة

ابن سينا أن يتصوف. ولكن ذكاءه المدّهش، وقوة فطنته، وحدسه البارع، كل ذلك جعله يصف مراتب التصوف في كثير من الدقة.

يتفق ابن سينا إذاً سع ابن باجه في المرحلة المقلية النظرية ، وفي دقتها فيها . بيد أن ابن سينا يريد عن ابن باجه أنه تنسم رائحة ما وراء الطبيعة عن بعد ووصفها وصفاً موضوعياً . فنه دقة وفيه جمال . ومن هنا كان إعجاب ابن طفيل به . واذا كان ابن طفيل يخاطب ابن باجه حينًا يتحدث عن الحالة التي يشعر بهــــا الواصلون فيقول له ﴿ لَا تستحل طعم شيء لم تذق ، ولا تتخبط رقاب الصديقين ، فإنه يذكر وصف ابن سينا لهذه الحالة في إعجاب . ولكن ابن سينا مع هذا لم يضل الى مرتبة العارف. وهي المرتبة التي يتطلبها ابن طفيل ولا يبغى بها بديلاً ، وهي ليست مرتبة نظرية عقلية . انها مرتبة تذوق وكشف ومشاهدة كان ابن سينا بطبيعته بعيداً عنها . بل إن مرتبة النظر التي وصل اليها ابن سينا نفسها ما أدت اليه من نتائج مضافاً اليها فلسفة أرسطو وفلسفة الفارابي وما كتبه أهل الأندلس لا تكفي في رأي ابن طفيل للمعرفة النظرية ، مع أنها في نظره المرحسلة الأولى . يقول ابن طفيل : ﴿ وَلَا تَظَنُّنُ أَنَ الْفُلْسُفَةُ الَّتِي وَصَلَّتَ الَّذِنَا فِي كُتُبِ أَرْسُطُو وَأَبِي نصر وفي كتاب الشفاء تفي بهذا الغرض الذي أردته ، ولا أن أحداً من أهل الأندلس كتب فيه شيئًا فيه كفاية » .

وقد زعم بعض الكاتبين أن هناك شبهاً بين رسالة ابن طفيل وقصة حي بن يقظان لابن سينا ، ولكن هذا الشبه معدوم ، فقصة ابن سينا ، قصة رمزية سمجة الأسلوب عادية الممنى ، ولا أدل على ذلك من أنك اذا جردتها عن رمزيتها أصبحت عادية يمكن لكل شخص أن يكتبها .

ومن هذه النظرة يتضح أن ابن طفيـــل كان معتقداً برأيه معتزاً

بفكرته ، فلم يكن تابعاً لابن سينا ولا مقلداً له ، وانما كان ابن سينا عِثْل في نظره مرحلة من مراحل المعرفة ليست هي السنام ولا القمة .

ولهؤلاء الذين يزعمون أن ابن طفيل تأثر بالغزالي عذرهم حــــين ينساقون الى ذلك متأثرين بهذا الرأي الذي يبديه ابن طفيل.

بيد أن الغزالي قد رفض العقل رفضاً صارماً جازماً ، ومرحلة النظر في رأيه ، لا تثبت حقيقة ولا تؤدي الى يقين ، ورسالة ابن طفيل ، في مراحلها الأولى العقلية رد صارم على هذا الاتجاه . وكأن ابن طفيل إغا كتبها خاصة لتكون دليلا علياً على فساد هذا الاتجاه . لا بند من النظر العقلي في رأي ابن طفيل ، وهو وإن كان مرحلة أولى فهو مرحلة لا بند منها . انه لا يلتقي مع الغزالي في فكرته عن هذه المرحلة ، ويثبت بي يقين جازم انها مرحلة مؤدبة إلى المعرفة ، ولكن الغزالي في رأي ابن طفيل به أبن طفيل وصل الى المواصل الشريفة المقدسة : فهل تأثر ابن طفيل به في هذه المرحلة التي تعتبر أسمى المراحمل والتي يهدف اليها ، وإليها وحدها ، ابن طفيل ؟

ان رد ابن طفيل على ذلك واضح لا لبس فيه « لكن كتبه – كتب الغزالي - المستود بها ، المشتملة على علم المكاشفة ، لم تصل الينا » .

نم إن الر طفيل ياسم المسترشد بآلا يسير على طريق التقليد ، ثم يقول: ٢٠ إمّا نريد أن خملك على المسالك التي تقدم عليها سلوكنا ، ونسبح بك في البحر الذي قد عبرناد أولا حتى يفضي بك الى ما أفضى

مِنَا اليه: فتشاهد بذلك ما شاهدناه ، وتحقق ببصيرة نفسك كل ما عققتاه ».

وأظن أنا لسنا في حاجة بعد ما تقدم إلى أن نقول ان ابن طفيل كان مستقل الرأي وكان له نهج خاص في وسيلة المعرفة .

كيف كان هذا النهج؟ ذلك ما سنوضحه فيا يلي:

إن صاحب النظر الثاقب والفطرة المستمدة يمكنه أن يتدرج في المعرفة من المحسوس إلى المعقول ومن المعلوم إلى المجهول حتى يصل إلى تكوين فكرة من عالم ما وراء الطبيعة . إنه يمكنه ذلك حتى ولو نشأ منعزلاً عن العالم كلية وهذا هو الوضع الذي كان عليه حي بن يقظان في عزلته التامة عن العالم منذ أن ولد ، وفي هذا يتفق ابن طفيل مع ابن سينا وابن باجة ويختلف معها: فابن سينا وابن باجة يقولان مع ابن طفيل بإمكان الوصول الى فكرة عن الملأ الأعلى ، ولكن هدذه الفكرة - حسب رأيها - نتيجة بحث ودراسة وتعليم وثقافة ، ولم يدر بحدها أنها قد تتكون كذلك في العزلة التامة ، والإنسان المتوحد عند ابن باجة هو إنسان تربى وتثقف ونشأ في بيئة انسانية .

وفي هذا المنزع يرد ابن طفيل أيضاً على الفزالي الذي رفض العقل ورأى أن لا قيمة له فيما يتعلق باليقين .

ويتابع ابن طفيل سيره ، وإذا كان قد اعتمد على العقل في المبدأ

فإنه الآن يعتمد على الرياضة الروحية ، إنب الآن صوفي بكل معنى الكلمة ، وتؤدي الرياضة بابن طفيل إلى الإشراق ، ويؤدي الإشراق الى معرفة يضطر معها ابن طفيل إلى رفض العقل ؛ وهنا يختلف كل الاختلاف مع ابن سينا وابن باجة ولكنه في نزعته يختلف أيضاً مع الغزالي : فإذا كان الغزالي قد رفض العقل فانه رفضه قبل أن يصل إلى الإشراق ، إنه رفضه بأدلة «عقلية ، أما ابن طفيل فلم يرفضه إلا بعد «المشاهدة » ، إلا بعد أن وصل إلى مقام أولى الصدق فرأى ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر .

وموقف ابن طفيل في هذا موقف طبيعي فان الاعتاد على العقل في المعلل في المبدأ طبيعي ، فاذا ما وصل الانسان إلى حق اليقين كان رفضه العقل طبيعيا أيضاً.

ويسير ابن طفيل فيرى أن ما وصل اليه عن طريق المشاهدة يتفقى مع الدين ، واذا كان حي بن يقظان قد نشأ في عزلة تامة فانه حينا اتصل بآسال أخذ عنه الشعائر الدينية وعمل بها وآمن بالرسالة.

هذا هو النهج الذي سار عليه ابن طفيل وهو يختلف فيه عن ابن سينا والغزالي وابن باجة ويختلف فيه أيضاً عن أرسطو وأفلاطون.

انه ليس بمقلد فيه وإذا قلنا إنه تأثر بغيره فانه مثاثر كتأثير أفلاطون بمن سبقه وتأثر أرسطو بمن تقدموه.

لقسد درس أفلاطون « الأرفية » وهي شرقية الأصل ، ودرس الفيثاغورية وهي استمرار للأرفية . ولقد تتلمذ أرسطو على أفلاطون ، ودرس في عمق ، نظريات الفلاسفة الذين تقدموه فوافقهم وخالفهم . فاذا كان لأفلاطون وأرسطو مع كل هذا أصالتها فلابن طفيل أضالة أيضاً .

وإذا كان التشابه في الآراء لا يعني التقليد ، واذا كانت كل فكرة ناشئة هي قد سبقت بما يشابهها ويماثلها فليس معنى ذلك أن كل فكرة ناشئة هي تقليد محض . واذا كان ابن طفيل قد أعجب بالنار المشتعلة وراعه لهيبها المتصاعد إلى عنان السماء فليس معنى ذلك أنه ذهب الى ثقافة الفرس وأخذ منهم هذه الفكرة وإذا كان قد وضع حيتًا في جزيرة على خط الاستواء فليس معنى ذلك أنه تأثر بالهنود .

ان الكتاب الحديثين يتهافتون كل التهافت على إرادة عزو كل فكرة الى مصدر قديم ، ويتكلفون في سبيل ذلك كل التكلف ، وكأن لهم غراماً خاصاً بهذا الاتجاه ، وكل ذلك تكلف يأباه المنهج العلمي الصحيح .

# (٢) موضوع الفلسفة

قبل أن نتحدث عن فلسفة ابن طفيل نريد أن نبين الموضوع العام الفلسفة ، والوسيلة التي تؤدي الى معرفتها . وعن رأي الدين ورأي ابن طفيل في الوسيلة الصحيحة التي توصل الى معرفة ما وراء الطبيعة .

دارت المباحث الفلسفية حول مجموعتين من المسائل كانتا مدار مجتها في كل العصور تقريباً.

## المجموعة الاولى:

نسميها مجموعة نظرية . وهي تتعلق بالعلة الأولى وبأصل الكائن والغاية من وجوده ومصيره .

### أما الجموعة الاخرى :

فهي المجموعة العلمية وهي تتعلق بالساوك – للفرد أو الأسرة أو للدولة – والغاية التي من أجلها ينبغي أن نعمل ، والبواعث التي تدفعنا الى العمل.

# (١) المجموعة النظرية :

انها البحث في الالهيات. وقد نشأ هذا البحث منذ نشأة الانسان تقريباً. ونشأ بطريقة طبيعية ساذجة وأخذ بمر الزمن يتسم وتتعـــدد

مشاكله وتتعقد . حتى وصل الى حد كبير من السعة والعمق ولا يزال البحث فيه للآن مستمراً .

(أ) إن وجود الإنسان في هذا العالم دعاه إلى أن يسأل نفسه وهذا طبيعي - من أين أتى هذا العالم ؟. هل نشأ عن العدم أو عن وجود سابق ؟ وهل هو أزلي لا أول له ؟ فكيف إذا تحرك ؟ وكيف دبت فيه الحياة ؟ أم أن له علة أولى ؟ واذا كان الأمر كذلك فكيف نشأ عن هذه العلة الأولى ؟ أكان ذلك صدوراً وفيضاً أم كان عن خلق وابتداع ؟ وسواء كان العالم صادراً عن الله أو مخلوقاً له . فحسا هي الصفات التي تتصف بها العلة الأولى ؟. هل هذه الصفات تتمشى مسع التنزيه المطلق - لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء الله أم تتجه إلى التشبيه : الله التنزيه المطلق - لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء الله المتواء حقيقياً ؟

ان التنزيه المطلق هو الكمال المطلق. والكمال يستدعي علما كاملا. وقدرة تامة. وإرادة لا تقف في سبيلها عقبة. فهل علم الله شامل المكليات والجزئيات؟ « لا يعزُبُ عَنْهُ مثقالُ ذرة في السّموات ولا في الارض ولا أضغَرُ مِنْ ذلِكَ وَلَا أَكْبَرُ الَّا في كتَاب مُبين " » - أم أنه يعلم الكليات فقط. أم أن علمه خاص بذاته لا شأن له بهذا العالم المتغير الناقص: عالم الكون والفساد. وما صلة علم الله بالزمن ، هل يعلم ما كان على أنه كان ، وما هو كائن على أنه كائن،

۱ – سورة الشوري (۱۱).

٢ - سورة سبأ آية (٣) .

وما سيكون على أنه سيكون ؟. هل يخضع علم الله للزمن ؟. أم أن علم الله خارج عن الزمن ، فكيف نتصوره ؟.

وإذا كانت قدرة الله مطلقة ، فما صلتها بالمستحيل ؟ هل المستحيل بالنسبة لها بمكن ؟. وكيف يدخل في تصورنا أن يكون الشيء معدوماً موجوداً في آن واحد ؟. أم أن قدرة الله لا تتعلق بالمستحيل ؟ فهل عكن في حالة كهذه أن نصفها بأنها مطلقة ؟

وإرادة الله. ما صلتها بالخير والشر. هل أراد الله الخسير والشر كليها ؟ فمذهب الجبر إذاً صحيح ؟ أم أن إرادة الله لا تتعلق بالشبر ؟ وهل تكون في تلك الحالة مطلقة ؟ هل يريد الله أن يعصى ؟ أم أن الله يعصى رغماً عنه ؟ وكيف يكون الله جباراً رحيماً ، قهاراً لطيفاً ، معزاً مذلاً ؟.

يقول اسماعيل صبري مخاطباً الله عز وجل:

كيف نتصور الله رحمانا رحمة مطلقة . وجباراً جبروتاً مطلقاً؟ كيف نتصوره لطيفاً قهاراً؟.

(ب) ورأى الإنسان أن كل شيء في هذا العالم يموت ، أو يتحلل ويغنى ، سواء في ذلك الجمادات والكائنات الحية . فنشأ عن ذلك السؤال الطبيعي . هل الموت فناء مطلق ؟ فيصدق قول الشاعر :

حياة ثم موت ثم بعث حديث خرافة يا إأم عمرو

أم أن بعد هذه الحياة حياة أخرى ؟. ( قال مَنْ يحيي العظامَ

وإذا كانت هناك حياة أخرى فما هي خصائصها ؟ أهي روحانية ؟ عضة ؟ أمّ هي مزيج من الماديات والروحانيات ؟ وهل هي لانهائية ؟. هل نعيم الجنة وعذاب النار خالدان أبداً ؟ أم أن كل ذلك سيفنى يوماً ما ويبقى الله ولا شيء معه ؟

(ج) وما هدف الله من إيجاد هذا العالم! هل خلقه لعبادته . أم خلقه ليعرف ؟. إن كال الله في غنى عن هذا وذاك . فلم أوجده ؟

تبحث الفلسفة الإلهية . في مشكلة المبدأ والمصير والغاية . إنها تريد الإجابة عن : من أين ؟ ، وإلى أين ؟ ، ولم ؟ أو هي بتعبير آخر تبحث في العلة الأولى : تبحث في خصائصها وفي صلتها بوجود العالم ، وبمصيره ، وبالغاية التي من أجلها أوجدته .

### (٢) المجموعة العملية:

أما المجموعة العملية فانها تهدف إلى تحديد الخير والشر . انها تريد

١ - سورة يس آية ( ٧٨ - ٨٢ ) .

أن تصل الى تحديد الخير الأسمى أي: السعادة . وإلى تحديد الطريق الموصل الى هذه الغاية أي: الواجب . وكل فيلسوف يعمل على تحديد السعادة وتحديد الواجب وقد تشعبت الآراء بطبيعة الحال ، وتعارضت ، ولا تزال الى الآن متشعبة متعارضة .

وكما تعارضت الآراء في الأخلاق وتناقضت فقد تمارضت وتناقضت أيضاً في مسائل الإلهيات. ونشأت بسبب ذلك (مشكلة المعرفة).

## (٣) مشكلة المعرفة

هل في إمكان الانسان أن يصل بعقله إلى الكشف عن معميات ما وراء الطبيعة وعن مشاكل الأخلاق أم أن العقل قاصر عن ذلك؟ واذا كان العقل قاصراً ، فهل هناك من وسيلة أخرى تصل بنا إلى معرفة هذا العالم المحجوب؟

ثم ما هو موقف الدين من البحث المقلي فيا وراء الطبيعة والأخلاق؟ هل يقر الدين حرية البحث فينها؟ أم أن ذلك يتمارض مسم الروح الدينية؟ وما موقف ابن طفيل من هذه المشكلة: وسيلة المعرفة والاتجاء الديني في شأنها.

ان هذه المسائل تحتاج الى شيء من التفصيل لأهميتها الكبرى في كل عصر وفي كل بيئة . انها مشكلة العصور الماضية ومشكلة العصر الحاضر وهي مشكلة من مشاكل المستقبل أيضاً .

منذ أن نشأت الفلسفة وجد تياران مختلفان خاصان بوسيلة المعرفة فيما وراء الطبيعة .

أحدهما تيار عقلي يعتمد على العقل ويثق فيه .

والآخر اشراقي يرتكز على الرياضة الروحية .

## (أ) التيار العقلي وموقف الدين منه

برى ابن طفيل أن (الملة الحنيفية والشريعة المحمدية قد منعت من البحث فيا وراء الطبيعة على طريقة أهل النظر وحذرت منه ) ورأى ابن طفيل ، وهـ و فيلسوف ، له قيعته الكبرى . ولكن بعض رجال الدين في العصر الحاضر برى غير رأيه فعلام يستندون ؟ إن الإسلام ، فيا يرون ، يدعو إلى البحث العقلي فيا وراء الطبيعة : ففيه نصوص كثيرة تحثنا على التأمل والتفكير وعدم التقليد ، وعلى ألا نتبع الأجداد والأسلاف في منحاهم التفكيري : فهو بتهكم ويسخر بهذه الطائفة التي قالت ( إنّا و رَجدُنا آباءنا على أمّة وانّا على آثار هم مُقتَدُون ، قال أو رَو جئت كُمْ بأهدى ثما وجد ثم عَلَيْهِ آباء كُمْ قالُوا انّا بما أرسِلتُم أو رَو به كافِرون ) ، والقرآن بدعو الى عدم اتباع الظن فانه لا يغني من الحق شيئا .

ثم إن الإسلام يدعو الى الاجتهاد. والاجتهاد. استعمال للفكر وبعث للشخصية ودعوة الى البحث العقلي. هـــذا ما يرى هؤلاء الذين يزعمون انتسابهم إلى الشيخ محمد عبده.

بيد أننا إذا تصفحنا القرآن الكريم ، وتتبعنا الأحاديث ، فسوف لا

١ – الزخرف الآيات من ( ٢٣ – ٢٤ ) .

نعثر على نص يدعو إلى طرح مشكلة الألوهية على بساط البحث : ليرى الانسان فيها رأيه سلباً أو إيجاباً ، وكذلك الأمر فيما يتعلق بالأخلاق .

أما إذا نظرنا إلى طبيعة الدين في نفسها ، وإلى تلك المبادىء التي تلقاها الرسول عن الملأ الأعلى والتي أحكمت ثم فصلت من لدن حكيم خبير ، والتي لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها : لأنها تنزيل من حكيم حميد ، إذا نظرنا الى هذا فاننا في الواقع لا نستسيغ اعتقاد أن الدين ، الذي هذا شأنه ، يدعونا ، بعقلنا الانساني ، أن نبحث قضاياه ، ونقف منها موقف الحكم ، ونقرها أو لا نقرها . هذا من ناحية المبدأ العام .

أما الآيات التي تدعو المؤمنين الى التأمل والتبصر فليس لهـا في الواقع من معنى آخر سوى أنها تستحثنا على التأمل لأجل العبرة ولأجل زيادة الإيمان وتثبيته لا لزعزعته أو للحد من حرارته.

بقيت مسألة الاجتهاد. ولكن الاجتهاد ما هو إلا بحث لمعرفة ما أتى به الرسول. ولذلك. تجد عند كل مجتهد تلك الفكرة المستقيمة الصحيحة التي تقول ( إذا صح الحديث فهو مذهبي ) ومهما قيل في أن هناك أصحاب رأي وأن هناك أصحاب حديث ، فكل ما بينهما من فرق أن هؤلاء لا يتحرجون في الأخذ بالأحاديث ، وأن أولئك – لما رأوه من كثرة الاختـلت والكذب على الرسول – كانوا يتحرجون من تلك التاحية. ولكن هؤلاء وأولئك كان مقصدهم وكانت غايتهم – لا ريب في ذلك – الوصول الى الخطة التي يتبعها الرسول.

ليس في الاجتهاد إذن دعوة الى الاستقلال ، أو الى التحرر ، بل هو على المكس ، يرشد إلى أن المسلم الحقيقي هـــو ذلك الذي يتبع

٣٣

الوحي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ويتحرى ذلك جهده .

وموقف المجتهد في ذلك هـو بالضبط موقف المؤرخ الذي يبحث وينقب ، لا لأجل أن يستنتج رأياً هو حر فيه ، بل لأجل أن يصل الى معرفة الحقيقة كا كانت . وكا أننا نقر لكثير من المؤرخين بالعبقرية أو بعمق التفكير ، فإنه لا يقلل من شأن المجتهد أن نقول عنه انه عجتهد لأجل أن يصل الى ما كان عليه الرسول ؛ أو الى مـا أراده الرسول عليه .

وليس هنا فرق أيضا بين المجتهد وبين العالم الطبيعي اللهم إلا أن المجتهد يريد أن يوضح الواقع حسب ما كان في فترة معينة ؟ أما عالم الطبيعة فيريد أن يكتشف الواقع كا كان وكا هو الآن . وكا أننا مع اعترافنا لكثير من علماء الطبيعة بالسمو وبالنبوغ ، لا نصفهم تجاء ما يكشفونه من قوانين الطبيعة بالاستقلال الفكري ، فكذلك لا يمكننا أن نصف المجتهد بالاستقلال في الرأي والحرية فيه .

إذا كان الإسلام لا يدعو إلى حرية الرأي فهل يقرها؟ الواقع أن الحديث في هذا الموضوع شائك. ولكنه ليس شائكاً من الوجهة الدينية وإنما هو شائك من وجهة العادة والعرف والوسط الذي لا يفكر ولا يتبصر والذي لا يعتقد كثير من أفراده إلا عن طريق التقليد والاتباع ولكننا مع ذلك نحاول أن نبسط الرأي في هذا واعتقد أننا سنتفق في النهاية.

نريد أولاً أن نحدد تلك الناحية التي من المكن أن يقــــال إن للإنسان فيها حرية رأي . حينا يتحدث الناس عن الأديان وحرية الرأي فانهم يعممون الموضوع ويطلقونه اطلاقاً من غير تفرقة أو غييز بين ناحية وأخرى . ولكننا اذا تأملنا قليلا فاننا نجد أن هناك ناحية تخضع للحس أو التجربة ولا يمكن فيها الاختلاف ؛ وبالتالي لا يمكن أن يكون فيها بجال لحرية الرأي . ان الأشخاص لا يختلفون في أن الحديد مثلا يتمدد بالحرارة أو أن الماء يتجمد في درجة معينة ويغلي في درجة معينة . تلك الجزئيات التي لا يختلف فيها اثنان قد عبر الدين عن موقفه منها على لسان الرسول في تلك الجرارة أعلم بشؤون دنياكم .

لكن هذه الجزئيات التي توضع تحت قانون عام تفرض الفروض لتفسيرها ؛ وهذه الفروض يقر العالم نفسه انها قابلة للتغيير في أي لحظة : اذ ليست إلا فروضا . وللعلم أن يفرض اذاً ما يشاء ويدعي ما يريد ، ولكن ذلك لا يستتبع أن الدين – لو فرضنا أن للدين رأياً في ذلك حلىء . وفي الواقع ليست تلك مهمة الدين ؛ وما مهمته إلا تهذيبية روحية هي السمو بالانسان نحو هدف أعلى يرقى باه خلقيا وروحيا ويكاد ينتزعه من طبيعة الحيوانية الى طبيعة ان اشبهت شيئا فانها تشبه الطبيعة الملائكية الصافية الخيرة وتلك الناحية الروحية الخلقية هي بالضبط التي يعنينا التحدث عنها الآن . والتي يعنينا أن نحدد الى أي مدى يسمح الدين فيها بجرية الرأي – وهي تشمل ما وراء الطبيعة والأخلاق والتشريع .

أ — إلى أي مدى يسمح الدين بحرية الفكر فيا يتعلق بجا وراء الطبيعة ؟ اننا نعلم أن كل الأديان نبذت هؤلاء الذين لم يمتقدوا بوجود الإله وأنكرت وشنعت على هؤلاء الذين لم يؤمنوا به « أفي الله شك » ؟ ولم تنكر الأديان على هؤلاء فحسب ؛ وانما أنكرت ونبذت كل أولئك الذين لم يستكملوا الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ...

وليس الأمر كذلك فقط بل في الأديان أيضاً دلائل وإشارات الى أن الطريق المستقيم ليس هو حرية الرأي ؟ وانما هو اتباع الوحي . ( منه آياتٌ محكَمَاتٌ هُنَّ أمَّ الكتاب وأخر ُ متشابهاتٌ. فأمَّا الذينَ في قلوبِهمُ زَيْغُ فبتُّبعونَ ما تشابهَ مِنْهَ الْبِيْغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱلْبِيْغَا الْفِتْنَةِ وَٱلْبِيْغَا تأديله وما يعلمُ تَاديلَهُ إِلَّا أَللهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يقولونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدِ رَ بِّنَا ) ` وجاء في الأثر : ( إذا ذكر القدر فأمسكوا) وموقف الدين في تلك الناحية موقف طبيعي حكم : ذلك أن تلك الناحية – ما وراء الطبيعة – لا يمكن مطلقاً أن يصل فيها الانسان الى رأي اذ ان الانسان لا يمكنه أن يكون رأيـــ ا إلا في المحسوس ؟ أما الأشياء الغيبية فكل رأي فيها هو بلا شك ضرب من الأوهـــام؟ ولا يمكن أن يقر الدين ذلك النوع؟ خصوصاً إذا اتصلت المسألة بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر . وفي الواقع كيف يمكننا أن نكون رأيًا في تلك الناحية والدين يرشدنا الى أن (كل ما خطر ببالك فالله بخلاف ذلك ) وهـــذه الخطة خطة الاتباع في تلك الناحية ــ هي خطة السلف الصالح. خطة الإمام مالك وغيره؟ وهي كذلك خطة الشيخ محمد عبده في تفسير. (جزء عم) حيث كلما ذكرت الجنة أو النار؟ وكلما ذكر شيء من المغيبات يقول هذه أشياء أخبرنا الله بها لا نعلم حقيقتها ولكنا بها مؤمنون . قلنا : ان موقف الدين من تلك الناحة موقف طبيمي لما سبق، ولأن تفكير الإنسان أيضًا محدود بسبب ذلك التركيب الخاص الذي نحن عليه ؟ ولقد صور إكز ثوفان منذ أكثر من خمسة وعشرين قرناً ذلك حيث يقول ( الأحباش يقولون عن

١ – سورة آل عمران آية (٧) .

آلهتهم انهم سود فطس الأنوف ؛ ويقول أهـــل تراقيا ان آلهتهم زرق العيون حمر الشعور ؛ ولو استطاعت الثيرة والحنيل لصورت الآلهـــة على مثالها ؛ وقد وصفهم هوميروس وهزيرد بما هو عند الناس موضوع تحقير وملام ) .

اذا كان التفكير محدوداً الى تلك الدرجة واذا كان الانسان لا يمكنه أن يتصور الغيبيات ؛ وألا يأتي فيها إلا بضلال مبين ؛ فكيف يمكن أن يتصور أن الدين يقر حرية الرأي في تلك الناحية ؟ ان ابن خلدون موفق في رأيه : اذ ضمن لمن يبحث في تلك النواحي ألا يعود إلا بالخيبة. ريقول ابن عبد البر (قد نهينا عن التفكير في الله ؛ وأمرنا بالتفكير في خلق الله ولا تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في ذات الله فتهلكوا) وفي هذا القول فصل .

ب - لنأخذ الآن في الحديث عن الأخلاق والتشريع وموقف الدين من حرية الرأي فيهما. وبما أن الانسان لا بكاد يجد حداً فاصلاً بين الأخلاق والتشريع ؟ فاننا سنتحدث عنها كوحدة تشمل علاقة الناس بعضهم ببعض وسلوك الانسان كفرد.

هذا الموضوع الذي يعتقد كثير من الناس أن الانسان يمكنه أن يكون فيه رأياً حراً كل الحرية ؛ نعتقد أيضاً أن لا يقر حرية الرأي فيه كا لا يقرها فيا وراء الطبيعة ؛ ذلك أن الانسان لا يمكنه أن يكون حراً بكل معنى الكلمة في تلك الناحية . وان ما نسميه حرية ليس له من حرية الرأي بمعناها الحقيقي قليال أو كثير فان الانسان في رأيه مرتبط أشد الارتباط بجسمه المادي وبغرائزه وبمواطفه وأهوائه وبيئته وحظه من الثقافة ، وكل ذلك يجعله مقيداً في رأيه لا حرية له فيه . ولتوضيح ذلك نقول اننا اذا تركنا جانباً عبارات تضحكنا في كثير

من الأحيان والتي هي الواقع صحيحة الى حد كبير مثل وقل لي ماذا تأكل أقل لك من أنت » أو «قل لي من تصاحب أقل لك من أنت » نقول اذا ضربنا صفحاً عن أمثال تلك المبارات فاننا نشاهد بالتجربة أننا حينا ننظر الى شخص نتصور الى حد مــا خلقه أو تفكيره . وبمكننا أن نقول ان ذلك الشخص كريم أو لئيم أو خبيث أو طيب ذكى أو غي ١ ، قد نخطى، في بمض الأحيان ولكن المسألة في الواقع تكاد تكون مادية محضة . هذا الشخص بصورته التي هو عليها من تضخم أو اعتدال في الشفتين ، ومن بريق أو خمود في العينين ، ومن ارتخاء أو عدمه في الفك الأسفل؛ ومن جفاف أو سماحة في الوجه، من كل تلك النواحى المادية المحضة عكنك أن تكون مصيباً في حكمك عليه وليس ذلك في الناحية الخلقية فحسب وإنما في ناحية التفكير أيضاً . اذا كان هذا لا يكفي في الاستدلال على أن التفكير الإنساني تابيع الناحية الجسمانية فإنه يفتح لنا الطريق على الأقل الى تلك الناحية التي نريد أن نستدل عليها ببراهين أخرى: وهي ناحية انه ليس هناك ذلك الرأي الحر الذي يصل اليه كل انسان بعقل خالص إذ ليس هناك ذلك العقل الخااص.

كل شخص يمرف الدور الهام الذي تلعبه الغرائز في التفكير ، فغريزة حب الاطلاع تحمل الانسان على الفضول والتطفل ، وعقال وعفكره وتفكيره يعملان لتبرير موقفه هذا – وتحمله غريزة حب الحياة على الاستكانة والضعف والذلة ، أو على الافتراس والهجوم ، وعقله في كلا الحالين يعمل لتبرير موقفه . وكم يبرر العقال من مواقف حينا تثور

١ - قال أعرابي ؛ ما رأيت نفا شخص إلا عرفت خلفه فقيل له فان رأيت وجهه ؟ فقال ؛
 ذك كناب أقرأه .

الغريزة الجنسية .

وأظن من البديهي أنه لو ترك الانسان وشأنه لسيرته الغرائز أكثر مما يسيره العقل والقانون الأخلاقي .

وليست الغرائز هي كل شيء في الحياة والها هنا العاطفة ، هــــذه العاطفة التي تدعو الإنسان الى أن يقف مناصراً مبرراً لعمل أقاربه أو لعمل من يحبهم ، لا بسبب أن الحق معهم والها بسبب صلتهم به . انه ينصر أباه ظالماً أو مظلوماً ، وهو يضحي في سبيل وطنه سواء كان هو المعتدي أو المعتدى عليه . وهو في كل الأحوال ينصر عشيرته الأقرب فالأقرب ، محسنين كانوا أو مسيئين . وكم لعبت العصبية من أدوار في التاريخ ، وكم أتى العقل والمنطق وبررا المواقف المختلفة المتعارضة والتي يناقض بعضها بعضاً .

والعادة! أليست تسيره كذلك. فاذا تعود شيئًا، وأراد أن يتخلى عنه، وكان من الصعب ذلك، فانه لا يعدم الوسائل أيضًا لنبريره بعقله أو يمنطقه.

وبعد هذا وذاك هذه الأعمال التي ندعوها إرادية ، وهذا التفكير الذي ندعوه استقلاليا محضا ، أليس هو البيئة التي نميش فيها ودرجة الثقافة التي وصلنا اليها؟

الانسان مسير لا نحير تلك حقيقة قال بها كثير من علماء الدين فيا مضى ، وقال بها العلم الحديث الذي عزا السبب إلى البيئة ، والى حالة الجسم ، والى الأكل ، والى الراحة والتعب ، والى غير ذلك بما لا يعد من المؤثرات التي تؤثر في الانسان في كل لحظة ، وتوجهه الى ما تريد لا الى ما يريد لذلك كان الاختلاف ، ولا يزال ، في تلك الناحية . وما لنا نتحدث عن تلك المسألة كأنها شيء جديد أو كأنها شيء مركب معقد. كل شخص منا يشاهد أن الاختــــلاف في الرأي يكاد يكون بعدد ما في العالم من رؤوس ، وقد اختلف الناس في الرأي منذ أن أوجد الله العالم.

واذا كان من المسلم به أن الناجي هو من اتبع الله ورسوله ، وهو من اتبع الله ورسوله ، وهو من اتبع الله ولحي ، وان الانسان لا يمكنه أن يصل الى الخير المطلق اذا استقل برأيه ، أفليس ذلك ان الأديان لا تقر حرية الرأي في تلك الناحية ؟ \* ولَوْ أُتّبَعَ أُلِحَقَ أُهُوَاءُهُمْ لَفَسَدَتِ أَلسَّمُواتُ وأَلْاَرْضُ وَمَنْ فَيهِنَ ، " .

١ -- النساء آية ( ٦٤ ) .

۲ – آل عمران آیة ( ۳۱ ).

٣ - المؤمنون آية ( ٧٧ ) .

نعود فنقول إن ابن طفيل يرى: ان الملة الحنيفية والشريعة المحمدية قد منعت من البحث فيا وراء الطبيعة على طريقة أهل النظر وحذرت منه ولعل فيا سبق ما يوضح رأيه تمام الوضوح ، ولعل فيه كذلك ما يوضح أن الدين لا يقر حرية الرأي في الأخلاق أيضاً.

## (ب) التيار الاشراقي

اذ كان العقل قاصراً عن ادراك ما وراء الطبيعة (وقد بينا ذلك بياناً واضحاً في المقدمة التي كتبناها للمنقذ من الضلال) فهل من سبيل آخر الى المعرفة . رأى كثير من الناس أن الرؤيا أثناء النوم تكتشف المستقبل ، انها قراءة الوح المحفوظ ومعرفة المغيب المحجوب . ومها قال الباحثون الحديثون في تعليل الأحسلام فإن الرؤيا الصحيحة جزء من النبوة ، لا شك في ذلك ولا ريب . والرؤيا ليست علماً عقلياً ، انها ليست منطقاً وتفكيراً ، فعن أي قوة تصدر ؟

والنبوة اصطفاء من الله واختيار منه ، لا شك في ذلك ولا ريب ، ولكن الرسول يصطنعه الله لنفسه ، ويربيه على عينه ، ويهذبه ، فيحسن تهذيبه ، ويصرفه عن هذا العالم وما فيه من فساد وتخبط فيوجهه الى السماء ويشغل باله بالملا الأعلى : فتكون الرياضة الروحية ويكون الوحي .

والكتب الساوية وعلى الخصوص القرآن توجه دامًا نظر الانسان الى أن وراء العقل معرفة لدنية تفيض على الانسان فيضًا عن طريق اتصال مساشر بالله ( المعراج ) أو عن طريق غير مباشر ( جبريـــل ) . وفي القرآن ذكر للخضر عليه السلام : وهو عبد من عباد الله آتاه الله من

لدنه علماً.

هذا وغيره وجه الأنظار الى وسيلة أخرى للمعرفة غير العقل: ومن هنا كان التيار الإشراقي، وهو تيار قديم.

كان رسول الله صلوات الله عليه خاتم الأنبياء ولم يكن خاتم الأولياء وكان خاتم الأنبياء ولم يكن أولهم . والأنبياء كثيرون « منهم من قصصناً عليك » أ ، والأولياء من قصصناً عليك » أ ، والأولياء لا يكاد يحصيهم العد . وكل أمة كان لها هاديها نبياً كان أو ولياً وأن أن أن أن أن ألا خلا فيها منذير " والأديان في جوهرها متحدة : شَرَعَ لَكُمْ مِنَ أَلدِّين ما وصى به نوحاً والذي أو حيناً اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيمُوا ألدين ولا تَتَفَرَّ قُوا فيه » " .

ولو تدبرنا تاريخ التيار الإشراقي لاعتقدنا بصدق الأثر الذي يدل على أن الأرض لم تخل في يوم من الأيام من عارف بالله ، واعترفنا مسع الإشراقيين بأن الاسناد أو السلسلة أو الطريسة أو السنة ، في اتصال مستمر لم ينقطع منذ عهد آدم ، أو على الأقل منذ أقدم عهد عرف فيه

١ - غافر : ٧٨ .

٣ - سورة فاطر: ٢٤.

٣ - الشورى : ١٣ .

تاريسخ البشرية ، وصدقنا بأن الميراث الروحي متصل الحلقات ، يسلمه كل عارف بالله الى مريد أو مريدين يسلمونه الى من يليهم من بيئتهم ، أو بيئة أخرى ، حتى اذا ما انتابه شيء مسن الفتور أدركه الوحي صارخا مدوياً باعثاً للروح من جديد ، فيشرق الفجر ، ويتألق السناء ، ويغمر نور الله الأرض وضاء باهراً . يقول الإمام الغزالي ( في كل عصر جماعة من المتألهين لا يخلي الله سبحانه العالم منهم ، فانهم أوتاد الأرض ، ببركاتهم تنزل الرحمة الى أهل الأرض كا ورد في الخبر حيث قال عليه السلام : « بهم تمطرون و بهم ترزقون و منهم كان أصحاب الكهف وكانوا في سالف الأزمنة على ما نطق به القرآن » .

أجل إن الطريق متصل. إنه كان موجوداً في الأقاليم التي كانت تعتبر وثنية كبلاد اليونان في العصر القديم مثلاً. يقوك ابن أبي أصيعة عن فيثاغورس وهدو في قوله يصور نزعة فيثاغورس تصويراً صادقاً وكان فيثاغورس يعتقد أن هناك عالماً فوق الطبيعة ، روحانياً نررانياً ولا يدرك العقل حسنه وبهاءه ، وان الأنفس الزكية تحتاج اليه ، وان كل انسان هذب نفسه بالتبرؤ من العجب والتجبر ، والرياء ، والحسد ، وغيرها من الشهوات الجسدانية ، فقد صار أهلا أن يلحق بالمال الروحاني ، ويطلع على ما شع من جواهره من الحكمة الإلهية ، وأن الأشياء الملذة للنفس تأتيه حشدا ، أرسالا ، كالألحان الوسيقية الآتية الى الشياء الملذة للنفس تأتيه حشدا ، أرسالا ، كالألحان الوسيقية الآتية الى بالعدل ، والتحلي بجميع الفضائل ، والكف عدن الخطايا ، وبجاهدة بالمعاصي ، والاكثار من الصيام ، والواظبة على قراءة الكتب . « انتهى ملخصاً » .

ومن المعروف أن الفيثاغورية استمرار للأرفية وأن الأرفية استمرار

لما عائلها في الشرق . ولقد وضح الصوفية توضيحاً تاماً الطريسة والسيكولوجي الذي يتدرج بالإنسان خطوة خطوة حتى يصل بالإنسان الى المعرفة الإشراقية وقد رسم هذا الطريق ابن طفيل رسماً دقيقاً هو ما سناخذ الآن في تصويره .

### (٤) السعادة ووسيلتها

أ

#### المعرنة وطريقها

يقول الجنيد: اللهم مهما عذبتني بشيء فلا تعذبني بذل الحجاب. ويرى ابن طفيل أن كال ذات الانسان ولذتها وسعادتها انما هو بمشاهدة الموجود الواجب الوجود على الدوام مشاهدة بالفعل أبداً حتى لا يعرض عنه طرفة عين لكي توافيه منيته وهو في حال المشاهدة بالفعل فتتصل لذته دون أن يتخللها ألم. والى ذلك بحسب تعبير ابن طفيل أشار الجنيد شيخ الصوفية وامامهم عند موته. بقوله لأصحابه. هذا وقت يؤخذ منه. الله أكبر وأحرم للصلاة.

#### كيف تتأتى هذه المشاهدة بالفعل ؟

يرى ابن طفيل لذلك وسيلة حاسمة لا نرى أنها تخرج في جوهرها عما ذكره الصوفية . إنها حسب رأيه ملازمة الفكرة في الله كل ساعة ، وهذا هـــو الذكر الذي يقول به الصوفية ، وليس الذكر في رأيهم إلا استحضار صورة الله في القلب باستمرار . ولكن ملازمة الفكرة في جلال الله وحسنه وبهائه ليس من السهولة بمكان ، فالجسم له حاجاته ومطالبه ، وله شهواته ونزواته ، والخيال يجمح ويتشعب والعالم الخارجي يتعاون وله شهواته ونزواته ، والخيال يجمح ويتشعب والعالم الخارجي يتعاون

مع العالم الداخلي للانسان فيصرف الذهن عن التركيز المستمر، ولعلاج ذلك اتخذ ابن طفيل الطريق الذي اتخذه الصوفية أيضاً. فهذا البدن المظلم ذو الاعضاء المنقسمة ، والقوى المختلفة ، والمنازع المتفننة ، يجب أن تقال حاجاته ورغباته إلى أدنى حد ممكن، ومن الحزم أن يفرض الانسان لنفسه حدوداً لا يتعداها ، ومقادير لا يتجاوزها ، إنه يكفيه ، فيا يتعلق بلباسه ، مسا يقيه الحر اللافح والبرد القارس وذلك شيء ضئيل لا يستدعي من الانسان ، إذا اقتصر عليه ، تشتيت ذهن ، ولا روية تصرفه عما هو بصدده .

أما فيا يتعلق بطعامه وشرابه فيقتصر على ما يمسك رمقه ولا يزيد عليه وإذا أخذ حاجته من الغذاء فيجب أن يقيم عليه حتى يشعر بضعف يقطعه عن بعض الاعمال التي تجب عليه . وإذا تتبعنا روح ابن طفيل وجدناه يرى أن خير الطعام هو الفواكه التي تم نضجها .

فاذا ما التزم الانسان في مسألة الفذاء والكساء ما تدعو اليه الضرورة في بقاء الروح ، واذا ما نظم الانسان نفسه من هذه الجهة . كان عليه ايضاً أن يلتزم النظافة التامة . فيتطهر ويتزكى جسمانيا مستعملا في ذلك الروائح الطيبة ، حتى يصل إلى أن يتلألاً حسا وجمالا ونظافة وطيبا : فذلك أبعث للروح أن تنتعش ، وللعاطفة أن ترق ، وللاستعداد أن يصفو .

ويجب أن يساعد الانسان غيره . وكان «حي » يقوم بمساعدة الحيوان ، بل ويعمل على مساعدة النبات في نموه ، ويصل به الأمر إلى أن يعاون الماء في جريانه : فيزيل العقبات التي تقف في طريقه .

كل ما تقدم لم يكن الا تهيئة ضرورية لخطوة تتلو . هذه الخطوة التالية هي : كما قلنا ملازمة الفكرة في الموجود الواجب الوجود . وفي

سبيل تركيز الفكرة كان دحي ، ديغمض عينيه ، ويسد أذنيه ، ويضرب جهده عن تتبع الخيال، ويروم بمبلغ طاقته ألا يفكر في شيء سواه ، ولا يشرك به أحداً ، ويستعين على ذلك بالاستدارة على نفسه والاستحثاث لها ، فتغيب عنه جميع المحسوسات ، وتخلص فكرته أحياناً عن الشوب، ويشاهد الموجود الواجب الوجود ثم تكر عليه القوى الجنانية فتفسد عليه حاله ، وترده الى أسفل السافلين .

وقد مكث «حي» فترة طويلة من الزمن يجاهد قـــواه الجثانية وتجاهده ، وينازعها وتنازعه ، حتى لاح له أن المرحلة الأخيرة في سبيل الوصول الى مقام أولى الصدق هي التشبه بالله ، والتخلق بأخلاقه ، وأن يصبح ربانياً.

والتشبه بالله على ضربين: تشبه به في الصفات الثبونية ، وتشبه به في صفات السلب ، أما التشبه به في الصفات الثبوتية فيقتصر على العلم به جل وعز ، دون أن يشرك به شيئاً من صفات الأجسام: فأخسن نفسه بذلك . وأما التشبه به في صفات السلب فعنى ذلك التنزه عن الجسمية . وفي سبيل ذلك يجب أن يطرح الانسان أوصاف الجسيمة عن ذاته ، وحينا وصل : حي ، الى هسنه المرحلة رأى أن الاستدارة على نفسه حركة ، والحركة من أخص صفات الأجسام . فعدل عنها . ورأى أن الاعتناء بأمر الحيوان والنبات والاهتام بإزالة عوائقها من صفات الأجسام أيضاً : اذ لا يراها أولا إلا بقوة جسانية ثم يكدح في أمرها بقوة جسانية أيضاً ، فأخذ في طرح ذلك كله عن نفسه : إذ هي بجملتها بما لا يليق بهذه الحالة التي يطلبها الآن واقتصر على السكون في مفارته ، مطرقا ، غاضا بصره ، معرضا عن جميع الحسوسات ، مجتمسع الهم والفكرة في الله وحده ، ووصل به الأمر الى أن كان مجيث تمر عليه والفكرة في الله ينتفذى فيها ولا يتحرك .

بيد أنه كان في استفراقه بمشاهدة الموجود الواجب الوجود يشعر بذاته ويعلم أن ذلك شوب في المشاهدة المحضة: فأخذ يجاهد نفسه ويطلب الفناء التام ، حتى تأتى له ذلك وغابت ذاته ، وتلاشى الكل واضمحل ، وصار هباءً منثوراً ، ولم يبتى إلا الواحد الحدق الموجود الثابت الوجود وهو يقول بقوله الذي ليس معنى زائداً على ذاتمه « يَلَن أَنْلُلُكُ الْيَوْمَ ؟ لله ِ أَلُواَ حِلْمِ الْقَهَّارِ » واستغرق « حي » في حالته هذه فشاهد ما لا عين رأت ولا أذن سممت ولا خطر على قلب بشر .

انه الآن في طور الولاية وقد تدرج في المراتب الى أن أصبح سره مرآة مجلوة يحاذى بها شطر الحق. تلك هي السعادة ، انها اللذات العلى ، انها المبرفة الحقيقية.

### (أ) صلة هذه الحالة باللغة

ومن رام التعبير عن تلك الحال فقد رام مستحيلاً ، وهو بمنزلة من يريسه أن ينكون يكون الألوان من حيث هي الألوان ، ويطلب أن يكون السواد مثلاً حلواً أو حامضاً .

ومتى حاول إنسان إثبات ما يراء أصحاب المشاهدة على حقيقة أمره في كتاب استحالت حقيقته: لأنه إذا كسى الحروف والأصوات وقرب

من عالم الشهادة لم يبتى على ما كان عليه بوجه ولا حال.

بل اننا لا نجد في الألفاظ الجمهورية ، ولا في الاصطلاحات الخاصة أسماء تدل على الشيء الذي يشاهد به ذلك النوع من المشاهدة ، ولذلك لا نسميه قوة إلا على سبيل المجاز .

ان تلك الحال لما لها من البهجة والسرور ، واللذة والحبور لا يستطيع من وصل اليها وانتهى الى حد من حدودها ، أن يكتم أمرها أو يخفي سرها ، بل يعتريه من الطرب والنشاط والمرح والانبساط ، ما يحمله على البوح بها مجملة دون تفصيل .

ومع ذلك ففي الحديث عنها خطورة : فقد زلت به أقدام قوم ، وظن بآخرين أن أقدامهم زلت وهي لم تزل .

وإذا كان ابن طفيل - وهذه آراؤه -- قد تحدث عنها فان الذي اضطره الى افشاء السر وهنك الحجاب ، ما ظهر في زمنه من آراء فاسدة ، عم ضررها فخشي على الضعفاء الذين اطرح-وا تقليد الأنبياء وأرادوا تقليد السفهاء أن يظنوا تلك الآراء هي الأسرار المضنون بها على غير أهلها ، فرأى أن يامع اليهم بطرف من سر الأسرار ليجتذبهم الى جانب التحقيق .

### (ب) صلتها بالعقل

ولا سبيل اليها بطريق العلم النظري والبحث الفكري: ذلك انها حالة ذوقية لا تتأتى عن طريق الإدراك النظري المستخرج بالمقاييس، وتقديم المقدمات، وانتاج النتائج.

ولأنها لا تتأتى عن طريق ذلك فان ما يشاهد فيها يخالف العقل والمنطق.

وهنا يرفض ابن طفيل العقل ويسلم تسليماً باتاً بأنه انخلع عن غريزة العقلاء واطرح حكم المعقول و فنحن نسلم له ذلك ونتركه مسع عقله وعقلائه ، فان العقل الذي يعنيه هو وأمثاله ، انما هو القوة الناطقة التي تتصفح أشخاص الموجودات المحسوسة وتقتنص منها المعنى الكلي ، والعقلاء الذي يعنيهم ، هم الذين ينظرون بهذا النظر ؛ والنمط الذي كلامنا فيه فوق هذا كله ، فليسد عنه سمعه من لا يعرف سوى المحسوسات وكلياتها، وليرجع الى فريقه الذين و يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنيَالَ. وهُم عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُم عَافِلُونَ ، .

هذه الحالة نور في نور ، انهـا لا تناسب الخفافيش الذين يعيشون في الظلام ، حتى إذا ما أشرق الفجر وتلألاً السناء عشيت أبصارهم فأنكروا وأصروا وختم الله على قلوبهم وعلى سممهم وعلى أبصارهم غشاوة .

١ – الروم : ٧ .

#### (ج) صلتها بالدين

يتفاوت الناس في فهمهم النصوص الدينية يتفاوت طبائمهم واستعدادهم فمنهم أهل الظاهر الذين يتمسكون مجرفية النصوص ومنهم أهل الناويل، هؤلاء فرق مختلفة فبعضهم يؤول ليصل بالنصوص الى الانسجام مع قضايا عقلية ، يرى أنب لا مفر من التسليم بها : وهذا شأن المعتزلة مثلا . وبعضهم يؤول لينسجم النص مع عقيدة مذهبية كالشيعة ، ولكن طائفة أخرى ترى أن الدين روحي أولا وقبل كل شيء ، وفهمه فهما صحيحا أخرى ترى أن الدين روحي أولا وقبل كل شيء ، وفهمه فهما صحيحا لا يتأتى إلا بدوام الفكرة فيه وملازمة العبرة به ، والغوص على معانيه حتى تتجلى روحانيته ويتلألا نوره .

هذا النهج من الفهم لا يتنافى قط مع ما يراه أصحاب المشاهدة في مقامهم الكريم . لقد كان «أسال» - صاحب حي - من أصحاب التأويل الروحي ، ولما وصف له حي الذوات المفارقة لعالم الحس العارفة بنات الحق عز وجل ، ووصف له ذات الحق تعالى وجسل بأوصافه الحسنى، ووصف له ما أمكنه وصفه بما شاهده عند الوصول من لذات وردت فی شریعته من أمر الله عز وجل ، وملائكته وكتبه ، ورسله ، يقظان ، فانفتح بصر قلبه ، وانقدحت نار خاطره ، وتطابق عنده المعقول والمنقول ، وقربت عليه طرق التأويل ، ولم يبق عليه مشكل في الشرع إلا تبين له ، ولا مغلق إلا انفتح ، ولا غامض إلا انضح ، وصار من أولى الألباب؛ وتحقق عنده ـ وهو المتدين بدين سماوي ـ ان حيًّا من أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون : فاقتدى بــــــه وأخذ بإشاراته فيما تمارض عنده من الأعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ملته.

ولما وصف أسال لحي جميع ما ورد في الشريعة من وصف العسالم الإلهي ، والجنة والنار ، والبعث والنشور ، والحشر والحساب ، والميزان والصراط ، فهم ذلك كله ، ولم ير فيه شيئًا على خلاف ما شاهده في مقامه الكريم ، وعلم أن الذي وصف ذلك وجاء به محق في وصفه ، صادق في قوله ، رسول من عنسد ربه ، فآمن به ، وصدقه ، وشهد برسالته .

ثم جعل يسأل أسال عـــن الفرائض والعبادات ، فوصف له الصلاة والزكاة والصيام والحج وما أشبهها من الأعـــال الظاهرة ؛ فتلقى ذلك والتزمه وأخذ نفسه بأدائه امتثالًا للأمز الذي صح عنده صدق قائله .

لا خلاف إذا بين الدين وبين ما يراه أرباب المشاهدة. والفكرة الأساسية في ذلك أن الدين نتيجة صلة صادقة بين الله وبين عبد من عباده اختاره الله لنشر رسالة السماء وتبليغها الى المرسل اليهم. وطور المشاهدة الاشراقية لا يعدو هو الآخر أن يكون صلة بين الله وبين عبد جاهد جهاداً عنيفاً حتى وصل الى السعادة الكلية والمشاهدة الحقيقية فاتصل بالملإ الأعلى وأخذ عنه.

وإذا كان طور المشاهدة لا ينسجم مع العقل : لأن العقل حسي مادي فانه ينسجم مع الدين : لأن كلا منهما سماوي إلهي .

### (د) من شروطها

تحدثنا فيما سبق عن الرباضة الروحية كمرحلة للوصول الى مرتبة أولى الصدق ، بيد أن الرياضة الروحية لا تتأتى إلا إذا سبقها :

صحة النية ، وصدق العزم ، وفراغ من الشواغل واقبال بالهمة كلها على الله . وذلك يحتاج الى مقدار من لزمان غير يسير .

وإذا كان ذلك كله ضرورياً فاله لا يفيد ولا يغني عن شرط أساسي أصيل: ذلك هو الفطرة المستعدة . وهذه الفطرة المستعدة لا تكتسب اكتساباً وإنما هي هبة إلهية منذ الميلاد: يقول الن طفيل:

لا يتمدى امرؤ جبلتــه قد قسمت في الطبيعة الرتب

والناس متباينون من حيث الجبلة تبايناً عجيباً ، فبعضهم كالأنعام بل هم أضل سبيلاً ، وبعضهم قد اتخذوا إلهم هواهم . ومنهم المحبون الخير الراغبون في الحق ، إلا أنهم ، لنقص فطرتهم ، لا يطلبون الحسق من طريقه ، ولا يلتمسونه من بابه . كل هؤلاء لا سبيل لهم الى الحكمة ، ولا حظ لهم منها .

لا يفوز بالسمادة إذاً إلا صاحب النظرة المستعدة ، وهو وإن كان شاذاً نادراً إلا أنه موجود . إنه الذي (أراد حرث الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن).

الآن ، وقد حددنا المعرفة عند ابن طفيل والسبيل الموصلة اليها وحددنا صلِتها باللغة والمقل والدين والجبلة ، سنأخذ إن شاء الله في الحديث عن رأي ابن طفيل في ثلاث من المشاكل الفلسفية العظمى وهي (١) العالم (٢) الله (٣) الروح.

والله الموفق.

# (٥) العالم

### (أ) حقيقة الجسم

يرى ابن طفيل أن ليس معنى الجسم - من حيث هو جسم - الصفرة أو الحضرة أو السواد أو البياض أو الثقل أو الحفة ، وإنما هو الامتداد في الطول والعرض والعمق . بيد أن الامتداد لا يمكن أن يقوم بنفسه فلا بد من أن يوجد الممتد . الامتداد إذا وما يوجد فيه هذا الامتداد ، ذلك لا غيره هو معنى الجسم ولا يفهم الجسم إلى مركبا من هذين المهنيين وأحدهما لا يستغني عن الآخر ، لكن الذي يتبدل ويتعاقب ، على أوجه كثيرة من تثليث الى تربيع الى تكعيب وهدو معنى الامتداد يشبه الصورة التي لسائر الأجسام ذوات الصور . أمسا الشيء الذي تتعاقب عليه هذه الأشكال فهو الذي يسميه النظار المادة والهيولى وهي عارية عن الصورة جملة .

# (ب) كل جسم متناه

والسماء وما فيها عن التقرياكب أجسام لأنها ممتدة في الأقطار الثلاثة: الطول والدرض والعمسة وكل جسم سماوياً كان أم أرضياً ، له نهاية . والجسم الذي لا نهاية له أسطورة من الأساطير أو خرافة من الخرافات.

فهذا الجسم السماوي مثلًا متناه من هذه الجهة التي تلينا والتي يقع عليها حسنا أما الجهة التي تقابل هذه الجهة فمن المحال أن تمتد الى غير نهاية ولأني إن تخيلت ان خطين اثنين يبتدئان من هذه الجهة المتناهية وعران في سمك الجسم الى غير نهية ، حسب امتداد الجسم ، ثم تخيلت أن أحد هذين الخطين قطع منه جزء كبير من ناحية طرفه المتناهي ، ثم أخذ ما بقي منه وأطبق طرفه الذي كان فيه موضع القطع على طرف الخـــط الذي لم يقطع منه شيء ، وأطبق الخط المقطوع منه على الخط الذي لم يقطع منه شيء ، وذهب الذهن كذلك معها إلى الجهة الق يقال انها غير متناهية ، فإما أن نجد الخطين أبدا يتدان الى غير نهاية ، ولا ينقص أحدهما عن الآخر ، فيكون الذي قطع منه جزء مساوياً للذي لم يقطع منه شيء ، وهو محال ، كما أن الكل مثل الجزء محال . وإما ألا يمتد الناقص معه أبدأ بل ينقطع دون مذهبه ويقف عن الامتداد معه فيكون متناهياً ، فإذا رد عليه القدر الذي قطع منه أولاً ﴿ وقد كان متناهياً » صار كله أيضًا متناهيًا ، وحينتُذ لا يقصر عن الخط الآخر الذي لم يقطع منه شيء ولا يفضل عليه ، فيكون إذاً مثله ، وهو متناه ، فذلك أيضاً متناه . فالجسم الذي تفرض فيه هذه الخطوط ، متناه ، وكل جسم يمكن أن تفرض فيه هذه الخطوط جسم متناه ٤ فاذا فرضنا أن جسماً غير متناه ، فقد فرضنا باطلاً ومحالاً .

# (ج) قدم العالم وحدوثه

الجسم إذاً: امتداد وممتد، وكل جسم متناه، فالعالم متناه، وأيضا، بيد أن المشكلة الأساسية، هي حدوث العالم وقدمه. هل العالم شيء حدث بعد ان لم يكن؟ وخرج الى الوجود بعد العدم؟ أم أنه كان

موجوداً فيا ملف ولم يسبقه العدم بوجه من الوجوه ؟ ان كل فرض من هذين الفرضين عليه اعتراضات ، فقدم العالم يعترضه استحالة وجود ما لانهاية له ، ويعترضه أيضاً أنه لا يخلو من الحوادث فهو لا يمكن أن يتقدم عليها . وما لا يمكن أن يتقدم على الحوادث فهو أيضاً محدث ، ولكن حدوثه لا يفهم إلا على معنى أن الزمان تقدمه ، والزمان من جملة العالم وغير منفك عنه ، فاذا لا يفهم تأخر العالم عن الزمان ووإذا كان حادثا ، فلا بد له من محدث ؛ وهذا المحدث الذي أحدث ، لم أحدثه الآن ولم يحدثه قبل ذلك ؟ الطارى، طرأ عليه ولا شيء هناك غيره ، أم لتغير حدث في ذاته ؟ فان كان ؛ فيا الذي أحدث ذلك التغير » ؟

# (د) ما يلزم عن اعتقاد قدم العالم أو حدوثه

بيد أن المشكلة الأساسية في نظر ابن طفيل ليست هي اعتقاد حدوث العالم أو اعتقاد قدمه ، وإنما هي فيما ينشأ عن كل من الرأيين ، وهو يرى أنه سواء اعتقادنا قدم العالم أو حدوثه ، فإن الناتج عن ذلك واحد ، وهو إن هذا العالم لا بد له من موجد ومحرك .

أما إذا كان العالم حادثاً فالأمر ظاهر ، وأما إذا كان قديماً ، فان معنى ذلك عند ابن طفيل: أن الزمان لم يتقدمه ، وانه متأخر عن الله بالذات وإن كان غير متأخر عنه الزمان ، كا أنك إذا أخذت في قبضتك جسماً من الأجسام ، ثم حركت يدك ، فان ذلك الجسم لا محالة يتحرك تابعاً لحركة يدك ، حركة متأخرة عسن حركة يدك تأخراً بالذات ؛ وإن كانت لم تتأخر بالزمان عنها ، بل كان ابتداؤهما معا ،

فَكَذَلَكَ العَالَمَ كُلَهُ ، مَعَلُولَ وَمُحَلُوقَ ، لَمَذَا الفَاعَلَ بَغَيْرُ زَمَانَ ﴿ إِنَمَا أَمْرُهُ ا إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ، ١ .

العالم اذا مفتقر الى الله في وجوده ، والموجودات لا قيام لشيء منها إلا بالله ، فهو إذا علة لها ، وهي معلولة له ، سواء كانت محدثة الوجود يعد أن سبقها العدم أو كانت لا بتداء لها من جهة الزمان ، ولم يسبقها العدم قط . انها على كلا الحالين معلولة . وهو في ذاته غني عنها وبريء منها .

# (ه) أبدية العالم

وإذا كان لا وجود للمالم الحسي إلا بالله فان بقاءه به أيضاً. وقد حستحيل فرض عدمه ، إذ هو لا محالة تابع للمالم الإلهي ؛ وانما فساده أن يبدل ، لا أن يمدم بالجملة ، وبذلك نطق الكتاب المزيز حينا وقع هذا المعنى منه في تسيير الجبال وتصييرها كالعهن ، والناس كالفراش ، وتكوير الشمس والقمر ، وتفجير البحار ، يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات .

۱ - سورة پس ۱ ۸۲ ،

### (٢) الله

العالم مركب من مسادة وصورة . وصورته هي استعداده لضروب الحركات ، انها استعداد فقط فلا يمكن اذاً أن يخرج الى الوجود بنفسه ، بل لا بد من فاعل يخرجه الى الوجود . أما ذلك الفاعل فلا يمكن أن يدرك بشيء من الحواس ، لأنه لو أدرك بشيء من الحواس لكان جسماً من الأجسام ، ولو كان جسماً من الأجسام لكان من جملة العالم ، وكان حادثاً واحتاج الى محدث ، ولو كان ذلك المحدث الثاني أيضاً جسماً لاحتاج الى محدث ثالث ، والثالث إلى رابع ، ويتسلسل ذلك الى غير نهاية ، وهو باطل . فاذاً لا بد للعالم من فاعل ليس يجسم . واذا لم يكن جسماً فليس الى إدراكه بشيء من الحواس سبيل : لأن الحواس الحس لا تدرك إلا الأجسام ، أو ما يلحق الأجسام .

الله إذاً لا يحس، وهو لهذا لا يمكن أن يتخيل. لأن التخيل ليس شيئًا إلا احضار صور المحسوسات بعب غيبتها. واذا لم يكن جسمًا فصفات الأجسام كلها تستحيل عليه، وأول صفات الأجسام هو الامتداد في الطول والعرض والعمق، وهو منزه عن ذلك، وعن جميع ما يتبع هذا الوصف من صفات الأجسام.

واذا كان الله فاعلاً للعالم ، واذا كان فاعلاً لحركات الفلك على اختلاف أنواعها ، فعلاً لا تفاوت فيه ولا فتور ولا قصور : فهو لا محالة قادر على العالم وعلى حركته وعالم بهما ، « ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وهُوَ اللطيف أ

### اَلخبير '» ا .

وسواء قلنا بقدم العالم أو حدوثه فلا بد من وجود فاعل غير جسم ، ولا منصل بجسم ولا منفصل عنه ، ولا داخل فيه ، ولا خارج عنه ، إذ : الاتصال والانفصال والدخول والخروج هي كلها من صفات الأجسام ، وهو منزه عنها . ولما كانت المادة من كل جسم مفتقرة الى الصورة ، إذ لا تقوم إلا بها ولا تثبت لها حقيقة دونها ، وكانت الصورة لا يصح وجودها إلا من فعل فاعل ، فجميع الموجودات اذا مفتقرة في وجودها الى الله ، ولا قيام لشيء منها إلا به ، فهو إذاً علة لها ، وهي محدثة أو قديمة ، معلولة له ، متعلقة الوجود به ، مفتقرة اليه ، ولولا دوامه لم تدم ، ولولا وجوده لم توجد ، ولولا قدمه لم تكن قديمة ، وهو في ذاته غني عنها وبريء منها .

العالم كله اذاً بما فيه من السموات والأرض والكواكب وما بينها وما فوقها وما تحتها، فعله وخلقه، ومتأخر عنه بالذات، وان كان غير متأخر بالزمان، انه معلول ومخلوق لله بغير زمان « أثمًا أُمْرُه إذا أُراد شَيْتًا أَنْ يقول لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ، ٢ .

ومن تصفح الموجودات على طريق الاعتبار في قدرة فاعلها ، والتمجب من جميل صنعته ، ولطيف حكمته ، ودقيق علمه ، يتبين له في أقــــل الأشياء الموجودة فضلا عن أكثرها ، من آثار الحكمة ، وبدائع الصنعة

١ - تبارك

۲ - سورة يس : ۸۲ .

ما يقضي منه كل العجب، ويتحقق عنده أن ذلك لا يطدر إلا عن فاعل مختار في غاية الكمال رفوق الكمال « لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ فَاعل مختار في غاية الكمال رفوق الكمال « لا يَعْزُبُ مَن ذَلِك لك ولا فَرَّقٍ في السَّموات ولا في الأرضِ ولا أَصْغَرُ من ذَلِك ولا أَكْبَرُ ، ا .

انه أعطى كل شيء خلقه ، ثم هداه لاستعماله ، وهو الذي أفاض البهاء والقوة والفضيلة ، ونعمه لا تحصى ، وهو في ذاته ، أبهى وأكمل ، انه فوق الكمال .

أما صفات الله فانها على ضربين :

١ – صفات ثبوت كالعلم والقدرة والحكمة ، وهي كلها راجعة إلى حقيقة ذاته التي لا كثرة فيها بوجه من الوجـــوه ، إذ الكثرة من صفات الأجسام ، وعلم الله إذا ليس معنى زائداً على ذاته بل ذاته هي علمه وعلمه هو ذاته ، فهو العالم والمعلوم والعلم ، إن صفات الثبوت كلها ترجع إلى معنى واحد ، وهو حقيقة ذاته .

٢ - صفات السلب: أما صفات السلب فانها كلها راجعة إلى التنزه
 عن الجسمية ولواحقها ، وما يتعلق. بها ولو على بعد .

وحينا يصل الإنسان إلى مرتبة الغناء عن ذاته وعن جميع الذوات ، فلا يرى في الوجود إلا الله يخطر بباله ان ذاته هي ذات الحق ، وأن حقيقة ذاته هي ذات الحق ، بلى ليس ثم شيء إلا ذات الحق ، ولكن

۱ -- سورة سيأ ۱ ۳ .

هذه الشبهة إنما هي من بقايا ظلمة الإجسام، وكدورة المحسوسات. فان الكثير والقليل والواحد والواحدة رالجمع والاجتاع، والافتراق، هي كلها من صفات الاجسام: لأن الكثرة إنما هي مغايرة الذوات بعضها لبعض، والواحد أيضاً لا تكون إلا بالاتصال ولا يفهم شيء من ذلك إلا في إلماني المركبة المتلبسة بالمادة.

والعالم الإلهي، لبراءته عن المادة، لا يجب أن يقال فيه كثرة ولا وحدة ولا كل ولا بعض، بل إنه لا ينطــــــــــــق في أمره بلفظ من الألفاظ المسموعة إلا وتوهم فيه شيء على خلاف الحقيقة، فلا يعرفه إلا من شاهده، ولا تثبت حقيقته إلا عند من سعد به.

# العالم الالهي

والأفلاك وإن كانت أجساماً فان لها ذواتاً بريئة عن المادة ، أطلق عليها الفارابي « الملائكة » ومن وصل إلى الاستغراق المحض والفناء التام يشاهد للفلك الأعلى الذي لا جسم وراءه ذاتاً بريئة عن المادة ، ليست هي ذات الواحد الحق ، ولا هي نفس الفلك ولا هي غيرهما : وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة من المرايا الصقيلة فانها ليست هي الشمس ولا المرآة ولا غيرهما ولهذه الذات المفارقة من الكهال والبهاء والحسن ، ما يعظم عن أن يوصف باللسان ويدق عن أن يكسى بحرف أو صوت ، وهي في غاية من اللذة والسرور والغبطة والفرح ، بمشاهدة أو صوت ، وهي في غاية من اللذة والسرور والغبطة والفرح ، بمشاهدة ذات الحق .

ويشاهد الإنسان أيضاً للفلك الذي يليه، وهو فلك الكواكب

الثابتة ، ذاتا بريئة عن المادة أيضا ، ليست هي ذات الواحد الحق ولا ذات الفلك الأعلى المفسارقة ، ولا نفسه ولا هي غيرها : وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قد أنعكست إليها الصورة من مرآة أخرى مقابلة للشمس ، ويرى الإنسان لهذه الذات ايضا من البهاء والحسن واللذة مثل ما رأى لتلك التي للفلك الأعلى . وهكذا إلى أن ينتهي الإنسان إلى عالم الكون والفساد وهو جميمه حشو فلك القمر ، فيرى له أيضاً ذانا بريئة عن المادة ليست شيئاً من الذوات التي شاهدها قبلها ولا هي سواها .

ولهذه الذات سبعون الف وجه في كل وجه سبعون ألف فم ، في كل فم سبعون ألف لسان ، يسبح بها ذات الواحد الحق ، ويقدسها ويجدها ، لا يفتر . ويرى لهذه الذات التي توهم فيها الكثرة وليست كثيرة ، من الكمال واللذة مثل الذي رآه لما قبلها : وكأنها صورة الشمس التي تظهر في ماء مترجرج ، قد انعكست إليها الصورة من آخر المرايا التي انتهى إليها الانعكاس ، على الترتيب المتقدم ، من المرآة الأولى التي قابلت الشمس بعينها .

وذلك كله لا يصفه الواصفون ، ولا يعقله إلا الواصلون العارفون .

# (٧) الروح

# (أ) الروح من امر الله

الإنسان -- حسبا برى ابن طفيل - مكون من ثلاثة أجزاء هي في طبيعتها متايزة .

أحدها – البدن المظلم الكثيف ، ذو الأعضاء المنقسمة ، والقوى المختلفة والمنازع المتفننة .

ثانيها - ضباب هوائي لطيف ، مسكنه التجويف الفارغ الذي بالقلب .

ثالثها – روح هو من أمر الله تعالى . وهذا الروح دائم الفيضان من عند الله عز وجل ، وهو بمنزلة نور الشمس ، الذي هو دائم الفيضان على العالم . والموجودات تستفيد منه بحسب استعدادها ، وكا أن من الموجودات ما لا يستضيء بنور الشمس فمنها ما لا يظهر أثر الروح فيه لعدم الاستعداد كالجمادات . أما النباتات وأما الحيوانات فيظهر أثر الروح فيه الروح فيها بحسب استعدادات كل نوع منها ، وفي قمة الاستعدادات من حيث كال استعدادها للتأثر ، الأنبياء صلوات الله عليهم أجمين .

### (ب) وحدة الروح

والانسان واحد بذلك الروح ، وجميع الأعضاء إنما هي خادمة له . ومنزلة الروح في تصريف الجسد كمنزلة المحارب الذي يستخدم السلاح .

والروح الذي لنوع واحد ، شيء واحد لا يختلف ، إلا أنه انقسم على قلوب كثيرة ، ولو أمكن أن يجمع جميع الذي تفرق في القلوب منه ، ويجعل في وعاء واحد ، لكان كله شيئًا واحداً : بمنزلة مساء واحد ، أو شراب واحد ، يفرق على أوان كثيرة ثم يجمع بعد ذلك .

بل الروح الحيواني الذي لجميع جنس الحيوان واحد بالحقيقة ، وإنه كان فيه اختلاف يسير ، اختص به نوع دون نوع ، كاء بعضه أبرد من بعض وهو في أصله واحد .

بل الروح واحد في النبات والحيوان ، ولكنه في أحـــدهما أتم وأكمل ، وفي الآخر قد عاقه عائق كاء واحـــد قسم بقسمين أحدهما جامد والآخر سيال .

والروح في نفسه أيضاً واحد وحدة مطلقة : إنه ، مثلا ، العارف والمعروف والمعرفة ، وهـــو العالم والمعلوم والعلم ، لا يتباين في شيء من ذلك .

# (ج) براءة الروح عن الجسمانية

إن إدراك الإنسان الله لم يكن بواسطة العين أو الأذن، بل ولا

بواسطة القوة الخيالية ، وإنما كان بواسطة الروح . وإذا كانت كل قوة في جسم لا تدرك إلا جسماً أو ما هو في جسم ، وإذا كان الله بريئاً من صفات الأجسام جملة ، فإذن لا سبيل إلى إدراكه إلا شيء ليس يجسم، ولا هو قوة في جسم ، ولا تعلق له بوجه من الوجوه بالأجسام ، ولا هو داخل فيها ، ولا خارج عنها ، ولا متصل بها ولا منفصل عنها . الروح إذا أمر غير جسماني ، لا يجوز عليه شيء من صفات الأجسام .

وإذا كان الفساد والاضمحلال إنما هـو من صفات الأجسام ، فإن الشيء الذي ليس بجسم ولا يحتاج في قوامه إلى الجسم ، لا يتصور فساده البتة . الروح إذن لا يمكن فساده . وهو أمر رباني إلهي لا يدرك بشيء من الحـواس ولا يتخيل ، ولا يتوصل إلى معرفته بآلة سواه ، بل يتوصل إليه به .

## (د) العذاب والنعيم في الدار الآخرة

ينتقد ابن طفيل الفارابي انتقادا مرا لقوله بأن السمادة الإنسانية ، إنما تكون في هذه الحياة التي في هذه الدار ، ويقول إنه أيأس الخلق جميعاً من رحمــة الله تمالى ، وصير الفاضل والشرير في رتبة واحدة ، إذ جمل مصير الكل إلى المدم . وهذه زلة لا تقال . وعثرة ليس بعدها جبر .

والروح — حسباً يرى فيلسوفنا – بعد مفارقته للبدن يستمر في عذاب أو في نعيم فمن عرف الله ، ثم أعرض عنه ، واتسع هواه حتى وافته منيته وهو على تلك الحال ، يبقى في عذاب طويل ، وآلام لا نهاية

40

لها ، فإما أن يتخلص من الآلام بعد جهد طويل ، وإما أن يبقى في آلامه بقاء سرمدياً بحسب استعداده لكل واحسد من الوجهين في حياتة الجسانيه.

وأما من تعرف بهذا الموجود الواجب الوجود قبل أن يفارق البدن وأقبل بكلية عليه والتزم الفكرة في جلاله وحسنه وبهائه ، ولم يعرض عنه حتى وافته منيته وهبو على حال من الاقبال والمشاهدة بالفعل ، فهذا إذا فارق البدن بقي في لذة لا نهاية لها وغبطة وسرور وفسرح دائم: لاتصال مشاهدته لذلك الموجدود الواجب الوجود وسلامة تلك المشاهدة مسن الكدر والشوائب ويزول عنه ما تقتضيه هذه القوى الجسمانية من الامور الحسية التي هي سم بالإضافة إلى تلك الحال سم الام وشرور وعوائق: فيشاهد من الحسن والبهاء ما لا يصفه الواصفون ، ويشعر بلذة لا يعقلها إلا الوصلون العارفون .

وإلى هنا انتهى ما أردناه من الحديث عن ابن طفيل

« رَ "بَنَا اغْفِر ۚ لَنَا وَ لا خُوا نِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْاِيَمَانِ ، وَ لَا تَجْعَل فِي تُلُو بِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا ، رَ "بَنَا إِنَّكَ رَوْنُوف ۚ رَحِيم ۗ ، ۗ تَجْعَل فِي تُلُو بِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا ، رَ "بَنَا إِنَّكَ رَوْنُوف ۚ رَحِيم ۗ ، الله شَاوِلاً وآخِراً

١ - الحشر : ١٠ .

# حي بن يقظان

لابي بكر بن طفيل الاندلسي

# ببيث إيثرارخ الزجم

الحد لله العظيم الأعظم ، القديم الأقدم ، العليم الأعلم ، الحكيم الأحكم ، الرحيم الأرحم ، الكريم الأكرم ، الحليم الأحلم ، و الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم » . و و كان فضل الله عليك عظيا » . أحمد على فواضل النعاء ، وأشكره على تتابع الآلاء . وأشهد أن لا إله إلا الله وحدة لا شريك له ، وأن محمداً عبده ورسوله ، صاحب الخلق الطاهر ؛ والمعجز الباهر والبرهان القاهر والسيف الشاهر ، صاوات الله عليه وسلامه وعلى آله وأصحابه أولي الهمم العظائم ، وذوي المناقب والمعالم ، وعلى جميع الصحابة والتابعين ، إلى يوم الدين ، وسلم تسليما كثيراً .

#### مقتدمة

# الباعث على تأليف الرسالة

سألت أيها الأخ الكريم ، الصفي الحميم – منحك الله البقاء الأبدي وأسعدك السعد السرمدي – أن أبث إليك ما أمكنني بثه من أسرار الحكمة المشرقة التي ذكرها الشيخ الرئيس أبو علي بن سينا فاعلم : أن من أراد الحق الذي لا جمحمة فيه ، فعليه بطلبها والجد في اقتنائها .

# الحال التي شهدها ابن طفيل

ولقد حرك مني سؤالك خاطراً شريفاً أفضى بي – والحمد لله – إلى مشاهدة حال لم أشهدها قبل ، وانتهى بي إلى مبلغ هو من الغرابة ، بحيث لا يصفه لسان ، ولا يقوم به بيان . لأنه من طور غيب طورهما ، وعالم غير عالمها . غير أن تلك الحال ، لما لها من البهجة والسرور ، واللذة والحبور ، لا يستطيع من وصل إليها وانتهى إلى حد من حدودها ، أن يكتم أمرها أو يخفي سرها ، بل يعتريه من الطرب والنشاط والمرح والانبساط ، ما يحمله على البوح بها مجملة دون تفصيل ، وإن كان بمن لم تحذقه العلوم قال فيها بغير تحصيل ؛ حتى إن بعضهم

وأما الشيخ أبو حامد الغزالي رحمة الله عليه ، فقال متمثاك عند وصوله إلى هذا الحال بهذا البيت :

فكان ما كان بما لست أذكره فظن خيراً ولا تسأل عن الخبر

وإنما أدبته الممارف ، وحذقته العلوم .

# رأي ابن طفيل في الفلاسفة

#### ابن باجــة

وانظر إلى قول أبي بكر بن الصائغ المتصل بكلامه في صفة الاتصال ، فإنه يقول: وإذا فهم المهنى المقصود من كتابه ذلك ، ظهر عند ذلك أنه لا يمكن أن يكون معلوم من العلوم المتماطاة في مرتبته ، وحصل متصوره ، بغهم ذلك المعنى ، في رتبة يرى نفسه فيها مباينا لجميع ما تقدم ، مع اعتقادات أخسر ليست هيولانية ، وهي أجل من أن تنسب إلى الحياة الطبيعية ، بل هي أحوال من أحوال السعداء منزهة عن تركيب الحياة الطبيعية ، خليقة أن يقال لها أحوال إلهية يهبها الله سبحانه وتعالى لمن يشاء من عباده » .

وهذه الرتبة التي أشار اليها أبو بكر ينتهى إليها بطريق العـــــلم النظري والبحث الفكري. ولا شك أنه بلغها ولم يتخطها.

وأما الرتبة التي أشرنا إليها نحن أولا ، فهى غيرها وإن كانت إياها عِمني أنه لا ينكشف فيها أمر على خلاف ما انكشف في هذه ، وإنما تغايرها بزيادة الوضوح ومشاهدتها بأمر لا نسميه قوة إلا على الجاز، إذا لا نجد في الألفاظ الجمهورية ، ولا في الاصطلاحات الخاصة ، أسماء قدل على الشيء الذي يشاهد به ذلك النوع من المشاهدة. وهذه الحال التي ذكرناها وحركنا سؤالك إلى ذوق منها، هي من جملة الاحوال التى نبه عليها الشيخ أبو على حيث يقول: ثم إذا بلغت به الإرادة والرياضة حداً ما ؛ عنت له خلسات ؛ من اطلاع نور الحق ، لذيذة ، كأنها بروق تومض إليه ، ثم تخمد عنه ثم إنه تكثر عليه هذه الغواشي إذا أمعن في الارتباض ثم إنه ليوغل في ذلك حتى يغشاه في غير الارتباض؟ فكلما لمح شيئًا عاج عنه إلى جناب القدس ، فيذكر من أمره أمراً ، فيغشاه غاش ، فيكاد يرى الحق في كل شيء . ثم إنه لتبلغ به الرياضة مبلغاً ينقلب له وقته سكينة: فيصير المخطوف مألوفاً ، والوميض شهاباً بيناً ، وتحصل له معارفة مستقرة كأنها صحبة مستمرة ... إلى ما وصفه من قدريج المراتب ، وانتهامًا إلى النيل بأن يصير سره مرآة بجاوة يحاذى بها شطر الحق. ﴿ وحينتُذُ تَدَرُ عَلَيْهِ اللَّذَاتِ العَلَّى ﴾ ويفرح بنفسه لما مِرى بها من أثر الحق ويكون له في هذه الرتبــة نظر إلى الحق ٤ ونظر إلى نفسه ، وهو بعد متردد. ثم إنه ليغيب عن نفسه فيلحظ جناب القدس فقط، وإن لحظ نفسه فمن حيث هي لاحظة، وهناك يحق الوصول».

فهذه الأحوال التي وصفها رضي الله عنه ، إنما أراد بها أن تكون له ذوقاً ، لا على سبيل الادراك النظري المستخرج بالمقاييس ، وتقديم المقدمات ، وإنتاج النتائج ، وإن أردت مثالًا يظهر لك به الفرق بين ادراك هذه الطائفة وإدراك سواها ، فتخيل حال من خلق مكفوف البصر ، إلا أنه جيد الفطرة ، قوي الحدس ثابت الحفظ ، مسدد الخاطر

فنشأ مذ كان في بلدة من البلدان ، وما زال يتعرف أشخاص الناس بها ، ركثيرًا من أنواع الحيوان والجمادات، وسكك المدينة ومسالكها وديارها وأسواقها ، بما له من ضروب الإدراكات الأخسس ، حتى صار بحيث يشى في تلك المدينة بغير دليل ، ويعرف كل من يلقاه ويسلم عليه بأول وهلة. وكان يعرف الألوان وحدها بشروح أسمامًا ؟ وبعض حدود تدل عليها . ثم انه بعد أن حصل في هذه الرتبة فتح بصره وحدثت له الرؤية البصرية ، فشى في تلك المدينة كلها وطاف بها فلم يجد أمراً على خلاف ما كان يمتقده، ولا أنكر من أمرها شيئًا. وصادف الألوان على نحو صدق الرسوم عنده ، التي كانت رسمت له بها ، غير أنه في ذلك كله حدث له أمران عظيمان ، أحدهما تابع للآخر ، وهمـــا : زيادة الوضوح والانبلاج ، واللذة العظيمة . فحال الناظرين الذين لم يصلوا الى طور الولاية هي حالة الأعمى الأولى ، والألوان التي في هذه الحال معلومة بشروح أسمائها ، هي تلك الامور التي قال أبو بكر إنها أجل من أن تنسب إلى الحياة الطبيعية ، يهبها الله لمن يشاء من عباده . وحال النظار الذين لا يسمى قوة إلا على سبيل المجاز ، هي الحالة الثانية . وقد يوجد في النادر من كان أبداً ثاقب البصيرة ، مفتوح البصر غير محتاج الى النظر .

# ادراك اهل النظر وادراك اهل الولاية

ولست أعني – أكرمك الله بولايته – بإدراك أهل النظر ها هنا كم ما يدركونه بما ما يدركونه بما يدركونه بما بعد الطبيعة ، فإن هذين المدركين متباينان جـــداً بأنفسها ، ولا يلتبس أحدهما بالآخر ، بل الذي نعنيه بإدراك أهل النظر ، ما يدركونه بما بعد

الطبيعة ، مثل ما أدركه أبو بكر . ويشترط في ادراكهم هذا أن يكون حقاً صحيحاً ، وحينئذ يقع النظير بينه وبين إدراك أهل الولاية الذين يعتنون بتلك الأشياء بعينها ، مع زيادة وضوح ، وعظيم التذاذ ، وقد عاب أبو بكر هذا الالتذاذ على القوم ، وذكر أنه القوة الخيالية ، ووعد بأن يصف ما ينبغي أن يكون حال السمداء عند ذلك ، بقول مفسر مبين . وينبغي أن يقال له ها هنا : ولا تستحل طعم شيء لم تذق ، ولا تتخط رقاب الصديقين ! ، ولم يفعل الرجل شيئاً من ذلك ، ولا وفى بهذه المدة ، وقد يشبه أن منعه عن ذلك ما ذكره من خيق الوقت واشتغاله بالنزول إلى و وهران ، أو رأى أنه إن وصف تلك الحال اضطره القول إلى أشياء فيها قدح عليه في سيرته ، وتكذيب لما أثبته من الحث على الاستكثار من المال والجمع له وتصريف وجدوه الحيل في اكتسابه .

\* \* \*

وقـــد خرج بنا الكلام إلى غير ما حركتنا إليه بسؤال بعض خروج ، بحسب ما دعت الضرورة إليه ، وظهر بهذا القول أن مطاوبك لم يتعد أحد غرضين :

١ – إما أن نسأل عما يراه أصحاب المشاهدة والأذواق والحضور في طور الولاية: فهذا بما لا يمكن إثباته على حقيقة أمره في كتاب ؟ ومتى حاول أحد ذلك وتكلفه بالقول أو الكتب، استحالت حقيقته، وصار من قبيل القسم الآخر النظري، لأنه إذا كسي الحروف والأصوات وقرب من عسالم الشهادة، لم يبق على ما كان عليه بوجه ولا حال، واختلفت العبارات فيه اختلافاً كثيراً، وزلت به أقدام قوم عن الصراط المستقيم، وظن بآخرين أن أقدامهم زلت وهي لم تزل؛ وإنما

كان ذلك لأنه أمر لا نهاية له في حضرة متسمة الأكناف ، محيطة غير محاط بها .

٢ - والفرض الثاني من الفرضين اللذين قلنا إن سؤالك لن يتمدى أحدهما ؟ هو أن تبتغي التعريف بهذا الأمر على طريقة أهل النظر. وهـــذا - أكرمك الله بولايته - شيء محتمل أن يوضع في الكتب وتتصرف به العبارات، ولكنه أعدم من الكبريت الأحمر، ولاسيا في هذا الصَّقم الذي نحن فيه ، لأنه من الغرابة في حد لا يظفر باليسير منه إلا الفرد بمد الفرد ؛ ومن ظفر بشيء منه لم يكلم الناس به إلا رمزاً ، فإن الملة الحنيفية والشريعة المحمدية قد منعت من الخوض فيه ، وحذرت عنب. ولا تظن أن الفلسفة التي وصلت الينا في كتب أرسطو وأبي نصر وفي كتاب الشفاء تفي بهذا الغرض الذي أردته، ولا أن أحداً من أهل الأندلس كتب فيه شيئًا فيـــه كفاية ، وذلك أن من نشأ بالأندلس من أهل الفطرة الفائقة ، قبل شيوع علم المنطق والفلسفة فيها ، قطعوا أعمارهم بعاوم التعاليم وبلغوا فيها مبلغا رفيماً ، ولم يقدروا على أكثر من ذلك. ثم خلف من بعدهم خلف زادوا عليهم بشيء من علم المنطق ، فنظروا فيه ولم يفض بهم إلى حقيقة الكمال ؟ فكان فيهم من قال:

برح بي أن علوم الورى اثنان ما إن فيها من مزيد د حقيقة ، يعجيز تحصيلها و د باطل ، تحصيله ما يفيد

### عودة الى ابن باجة

ثم خلف من بعدهم إخلف آخر أحذق منهم نظراً ، وأقرب إلى

الحقيقة. ولم يكن فيهم أثقب ذهنا ، ولا أصح نظرا ، ولا أصدق رؤية ، من أبي بكر بن الصائغ غير أنه شغلته الدنيا ، حتى اخترمته المنية قبل ظهور خزائن علمه ، وبث خفايا حكمته . وأكثر ما يوجد له من التآليف فإنما هي غير كاملة ومجزومة من أواخرها ، ككتابه و في النفس ، و « تدبير المتوحد » وما كتبه في المنطق وعلم الطبيعة ، وأما كتبه الكاملة فهي كتب وجيزة ورسائل مختلسة ، وقد صرح هو نفسه يذلك وذكر أن الممنى المقصود برهانه في « رسالة الاتصال » ليس يعطيه ذلك القول عطاء بينا إلا بعد عسر واستكراه شديد . وان ترتيب عبارته في بعض المواضع على غير الطريق الأكمل ؛ ولو اتسع له الوقت مال لتبديلها . فهذا حال ما وصل إلينا من علم هذا الرجل وغن ، لم نلق شخصه .

وأما من كان معاصراً له بمن لم يوصف بأنه في مثل درجته ، فلم نر له تأليفاً.

وأما من جاء بعدهم من المعاصرين لنا ، فهم بعد في حد التزايد أو الوقوف على غير كال ، أو بمن لم تصل إلينا حقيقة أمره .

# الفارابي

واما ما وصل إلينا من كتب أبي نصر ، فأكثرها في المنطق. وما ورد منهـا في الفلسفة فهي كثيرة الشكوك: فقد أثبت في كتاب « الملة الفاضلة » بقاء النفوس الشريرة بعد الموت في آلام لا نهاية لها ، بقاء لا نهاية لها ، بقاء لا نهاية لها ، بقاء لا نهاية له ؛ ثم صرح في « السياسة المدنية » بأنها منحلة وصائرة إلى

العدم ، وأنه لا بقاء إلا للنفوس الفاضلة الكامسلة . ثم وصف في شرح وكتاب الأخلاق ، شيئاً من أمر السعادة الإنسانية ، وانها إنما تكون في هذه الحياة وفي هذه الدار ؛ ثم قال عقب ذلك كلاماً هذا معناه : « وكل ما يذكر غير هذا فهو هذيان وخرافات عجائز » . فهذا قد أياس الخلق جميعاً من رحمة الله تعالى ، وصير الفاضل والشرير في رتبة واحدة إذ جعل مصير الكل إلى العدم ؛ وهذه زلة لا تقال ، وعثرة ليس بعدها جبر . هذا مع ما صرح به من سوء معتقده في النبوة ، وانها بزعمه للقوة الخيالية ، وتفضيله الفلسفة عليها إلى أشياء ليس بنا حاجة إلى إبرادها .

#### ابن سينا

وأما كتب وأرسطو طاليس، فقد تكفل الشيخ أبو على بالتعبير عما فيها، وسلك طريق فلسفته في وكتاب الشفاء، وصرح في أول الكتاب أن الحق عنده غير ذلك، وأنه إنما ألف ذلك الكتاب على مذهب المشائين وان من أراد الحق الذي لا جمجمة فيه فعليه بكتابه في والفلسفة المشرقية، ومن عني بقراءة كتاب والشفاء، وبقراءة كتب أرسطوطاليس، ظهر له في أكثر الأمور أنها تتفق، وإن كان في كتاب والشفاء، أشياء لم تبلغ إلينا عن أرسطو. وإذا أخذ جميع ما تعطيه كتب أرسطو وكتاب والشفاء، على ظاهره دون أن يتفطن لسره وباطنه، لم يوصل به إلى الكهال حسما نبه عليه الشيخ أبو على في كتاب والشفاء،

# الغزالي

وأما كتب الشيخ أبي حامد الغزالي فهو بحسب مخاطبته المجمهور وأما كتب الشيخ أبي حامد الغزالي فهو بحسب مخاطبته المجمهور وبط في موضع ويحل في آخر ويكفر بأشياء ثم ينتحلها ثم إنه من جملة ما كفر به الفلاسفة في وكتاب التهافت وإنكارهم لحشر الأجساد وإثباتهم الشواب والمعقاب للنفوس خاصة . ثم قال في أول كتاب والميزان ع: وإن هذا الاعتقاد هو اعتقاد شيوخ الصوفية على القطع . وأن ثم قال في كتاب والمنقذ من الضللال والمفصح بالأحوال عن وإن أمره إنما وقف على ذلك بعد اعتقاده همو كاعتقاد الصوفية وإن أمره إنما وقف على ذلك بعد طول البحث وفي كتبه من هذا النوع كثير يراه من تصفحها وأمعن النظر فيها . وقد اعتذر عن هذا الفعل في آخر كتاب وميزان العمل ، حيث وصف أن الآراء ثلاثة أقسام :

١ - رأي يشارك فيه الجهور فيها هم عليه .

٢ – ورأي يكون بحسب ما يخاطب به كل سائل ومسترشد.

٣ - ورأي يكون بين الإنسان وبين نفسه لا يطلع عليه إلا من هو شريكه في اعتقاده .

ثم قال بعد ذلك: وولو لم يكن في هذه الألفاظ إلا ما يشككك في اعتقادك الموروث لكفى بذلك نفعاً. فإن من لم يشك، لم ينظر، ومن لم يبصر، بقي في العمى والحيرة، ثم تمثل بهذا البيت:

# ه خُذْ ما تَرَاهُ وَدَع شيئاً سَمِعْت بِهِ في طلعة الشّمس مَا يُغْنِيكَ عَنْ زُحلٍ»

فهذه صفة تعليمه ؛ وأكثره إنما هو رمز وإشارة لا ينتفع بها إلا من وقف عليها ببصيرة نفسه أولاً، ثم سمعها منه ثانياً، أو من كان معداً الفهمها ، فائق الفطرة ، يكتفي بأيسر إشارة . وقد ذكر في « كتاب الجواهر ، أن له كتباً مضنوناً بها على غير أهلها وأنه ضمنها صريح الحق. ولم يصل إلى الأندلس في علمنا منها شيء، بل وصلت كتب يزعم بعض الناس أنها هي تلك المضنون بها ، وليس الأمر كذلك ، وتلك الكتب هي كتاب د الممارف المقلية ، وكتاب د النفخ والتسوية ، و د مسائل مجموعة ، وسواها . وهذه الكُتب ، وإن كانت فيها إشارات ، فإنها لا تتضمن عظيم زيادة في الكشف على ما هو مثبوت في كتبه المشهورة. وقد يوجد في كتاب (القصد الأسنى) ما هـــو أغمض بما في تلك، وقد صرح هو بأن كتاب والمقصد الأسنى ، ليس مضنوناً به فيلزم من ذلك أن هذه الكتب الواصلة ليست هي المضنون بها. وقد توهم بعض المتأخرين من كلامه الواقع في آخــر ﴿ كتابِ المشكاةِ ﴾ أمرأ عظيها أوقعه في مهواة لا مخلص له منها ، وهـــو قوله ــ بعد ذكر أصناف المحجوبين بالأنوار، ثم انتقاله إلى ذكر الواصلين ـ إنهم وقفــوا على أن هــــذا الموجود العظيم متصف بصفة تنافي الوحدانية المحضة . فأراد أن يلزمه من ذلك أنه يعتقد أن الحق سبحانه في ذاته كثرة ما ؟ تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً!

ولا شك عندنا في أن الشيخ أبا حامد بمن سعد السعادة القصوى ، ووصل تلك المواصل الشريفة المقدسة . لكن كتبه المضنون بها المشتملة على علم المكاشفة لم تصل إلينا .

ولم يتخلص لنا ، نحن ، الحق الذي انتهينا إليه ؛ وكان مبلغنا من العلم إلا بتتبع كلامه وكلام الشيخ أبي علي ، وصرف بعضها إلى بعض ، وإضافة ذلك إلى الآراء التي نبغت في زماننا هذا ، ولهج بها قـــوم من منتحلي الفلسفة ، حتى استقام لنا الحق أولاً بطريق البحُّث والنظر ؛ ثم وجدنا منه الآن هذا الذوق اليسير بالمشاهدة ، وحينئذ رأينا أنفسنا أهلا لوضع كلام يؤثر عنا ، وتعين علينا أن تكون \_ أيها السائل \_ أول من اتحفناه بما عندنا ، وأطلعناه على ما لدينا لصحيح ولائك ــ وزكاء صفائك. غير أنا إن القينا إليك بغايات ما انتهينا إليه من ذلك ، من قبــل أن نحكم مباديها معك ، ولم يفدك ذلك شيئًا أكثر من أمر تقليدى مجل! هذا إن أنت حسنت ظنك بنا محسب المودة والمؤالفة ٤ لا بمعنى أنا نستحق أن يقبل قولنا . ونحن لا نقنع لك بهذه الرتبة ولا نرضى لك إلا ما هـــو أعلى منها ، إذ هي غير كفيلة بالنجاة فضلاً عن الفوز بأعلى الدرجات ؛ وإنما نريد أن نحملك على المسالك التي قد تقدم عليها سلوكنا ، ونسبح بك في البحر الذي قد عبرناه أو حتى يفضي بك إلى ما أفضى بنا إليه: فتشاهد من ذلك ماشهدناه وتتحقق ببصيرة نفسك كل ما تحققناه ، وتستغني عن ربط معرفتك با عرفناه .

وهذا يحتاج إلى مقدار معلوم من الزمان غير يسير ، وفراغ من الشواغل وإقبال بالهمة كلها على هذا الفن. فإن صدق منك هدا العزم ، وصحت نيتك للتشمير في هذا المطلب ، فستحمد عند الصباح مسراك ، وتنال بركة مسعاك ، وتكون قدد أرضيت ربك وأرضاك ، وأنالك حيث تريده من أملك ، وتطمح إليد بهمتك وكليتك . وأرجو أن أصل من السلوك بك على أقصد الطريد من ومنها من الغوائل والآفات ، وإن عرضت الآن إلى لحة يسيرة على سبيل التشويق

والحث على دخول الطريق ، فانا واصف لك قصة « حي بن يقظان » و « أبسال وسلامان » الذين سماهم الشيخ أبو علي ، ففي « قصصهم عبرة لأولي الألباب » و « ذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهــو شهيد » .

# قصة حي بن يقظان

ذكر سلفنا الصالح - رضي الله عنهم - أن جزيرة من جزائر الهند التي تحت خط الاستواء، وهي الجزيرة التي يتولد بها الإنسان من غير أم ولا أب، وبها شجـــر يثمر نساء، وهي التي ذكر المسعودي أنها جـــوار الواقواق لأن تلك الجزيرة أعدل بقاع الأرض هواء ؛ وأتمها الشروق النـــور الأعلى عليها استعداداً، وإن كان ذلك خلاف ما يواه جمهور الفلاسفة وكبار الاطباء ، فإنهم يرون أن أعدل ما في المعمورة الإقليم الرابع ، فإن كانوا قالوا ذلك لأنه صح عندهم أنه ليس على خط الاستواء عمارة لمانع من الموانع الأرضية ، فلقولهم : إن الاقلم الرابع أعدل بقاع الأرض وجه ، وإن كانوا إنما أرادوا بذلك أن ما على خط الاستواء شدید الحرارة، كالذي يصرح به أكثرهم فهو خطأ يقـــوم البرمان على خلافه . وذلك أنه قد تبرمن في العلوم الطبيعية أنه لا سبب لتكون الحرارة إلا الحركة أو ملاقاة الأجسام الحارة والإضاءة ؟ وتبين فيها أيضاً أن الشمس بذاتها غير حارة ولا متكيفة بشيء من هذه الكيفيات المزاجية ؛ وقد تبين فيها أيضاً أن الأجسام التي نقبل الإضاءة أتم القبول ، هي الأجسام الصقيلة غير الشفافة ، ويليها في قبول ذلك الأجسام الكثيفة غير الصقيلة فأما الأجسام الشفافة التي لاشيء فيها من الكثافة فلا تقبل الضوء بوجه وهذا وحده مما برهنه الشيخ فاللازم عنها أن الشمس لا تسخن الأرض كا تسخن الأجسام الحـارة

أجسام أخر تماسها، لأن الشمس في ذاتها غير حارة ولا الأرض أيضاً تسخن بالحركة لأنها ساكنة وعلى حالة واحدة في شروق الشمس عليها وفي وقت مغيبها عنها. وأحوالها، في التسخين والتبريد، ظاهـــرة الاختلاف للحس في هذين الوقتين. ولا الشمس أيضاً تسخن الهـــواء أولاً ثم تسخن بعد ذلك الأرض بتوسط سخونة الهواء، وكيف يكون ذلك ونحن نجد أن ما قرب من الهواء من الأرض في وقت الحـــر ٢ أسخن كثيراً من الهواء الذي يبعد منه علواً ؟ فبقي أن تسخين الشمس للأرض إنما هو على سبيل الإضاءة لا غير ، فإن الحـــرارة تتبع الضوء أبــــداً: حتى إن الضوء إذا أفرط في المرآة المقمرة. أشمل ما حاذاها . وقـــد ثبت في علوم التعاليم بالبراهين القطعية ، أن الشمس كروية الشكل، وأن الأرض كذلك، وأن الشمس أعظم من الأرض كثيراً ، وأن الذي يستضيء من الأرض بالشمس أبداً هو أعظم نصفها ، وأن هذا النصف المضيء من الأرض في كل وقت اشد ما يكون الضوء في وسطه ، لأنه أبعد المواضع من الظلمة ولأنه يقابل من الشمس أجزاء أكثر، وما قرب من الحيط كان أقل ضوءاً حتى ينتهى إلى الظلمة عند محيط الدائرة الذي ما أضاء موقعه من الأرض قط، وإنما يكون الموضع وسط دائــرة الضياء إذا كانت الشمس على سمت رؤوس الساكنين فيه ، وحينئذ تكون الحرارة في ذلك الموضع أشد ما يكون فإن كان الموضع مما تبعد الشمس عن مسامتة رؤوس أهله، كان شديد البرودة جداً ، وإن كان بما تدوم فيه المسامتة كان شديد الحرارة ، وقد ثبت في علم الهيئة أن بقاع الأرض التي على خــط الاستواء لاتسامت الشمس رؤوس أهلها سوى مرتين في العام: عند حلولها برأس الحل ؟ وعند حلولها برأس الميزان . وهي في سائر العام ستة أشهر جنوباً منهم ، وستة أشهر شمالًا منهم : فليس عندهم حـــر مفرط ، ولا برد مفرط . وأحوالهم بسبب ذلك متشابهة . وهذا القول يحتاج إلى بيان أكثر من هذا ، لا يليق عا نحن بسبيله ؟ وإنما نبهناك عليه ، لأنه من الأمور التي تشهد بصحة ما ذكر من تجويز تولد الإنسان بتلك البقعة من غير أم ولا أب: فمنهم مسن بت الحكم وجزم القضية بأن و حي بن يقظان ، من جملة من تكون في تلك البقعة من غير أم ولا أب ، ومنهم من أنكر ذلك وروى من أمره خبراً نقصه عليك ، فقال :

إنه كان بإزاء تلك الجزيرة ، جزيرة عظيمة متسمة الأكناف ، كثيرة الفوائد ، عامرة بالناس ، يملكها رجل منهم شديد الأنفة والغيرة ، وكانت لله أخت ذات جمال وحسن باهر فعضلها ومنعها الأزواج إذ لم يجد لها كفواً .

وكان له قريب يسمى «يقظان» فتزوجها سراً على وجه جائز في مذهبهم المشهور في زمنهم، ثم انها حملت منه ووضعت طفلاً. فلما خافت أن يفتضح أمرها وينكشف سرها، وضعته في تابوت أحكمت زمه بعهد أن أروته من الرضاع؛ وخرجت به في أول الليل في جملة من خدمها وثقاتها إلى ساحل البحر، وقلبها يحترق صبابة به، وخوفاً عليه؛ ثم إنها ودعته وقالت:

« اللهم إنك خلقت هذا الطفل ولم يكن شيئًا مذكوراً ، ورزقته في ظلمات الأحشاء ، وتكفلت به حتى تم واستوى . وأنا قد سلمته إلى لطفك ، ورجوت له فضلك ، خوفاً من هذا الملك الفشوم الجبار العنيد . فكن له ، ولا تسلمه ، يا أرحم الراحمين ! »

ثم قذفت به في اليم . فصادف ذلك جري الماء بقوة المد، فاحتمله من ليلته إلى ساحل الجزيرة الأخرى المتقدم ذكرها . وكان المد يصل في ذلك الوقت إلى موضع لا يصل اليه إلا بعد عام. فأدخله الماء بقوته إلى أجمة ملتفة الشجر عذبة التربة ، مستورة عسن الرياح والمطر كا عجوبة عن الشمس تزاور عنها اذا طلعت ، وتميل اذا غربت ثم أخذ الماء في الجسزر وبقي التابوت في ذلك الموضع ، وعلت الرمال بهبوب الرياح ، وتراكمت بعد ذلك حتى سدت مدخل الماء إلى تلك الأجمة . فكان المد لا ينتهي اليها وكانت مسامير التابوت قسد فلقت ، وألواحه فكان المد لا ينتهي اليها وكانت مسامير التابوت قسد فلقت ، وألواحه قد اضطربت عند رمي الماء إياه في تلك الأجمة . فلما اشتد الجسوع بذلك الطفل ، بكى واستغاث وعالج الحسركة ، فوقع صوته في أذن طبية فقدت طلاها ، فتتبعت الصوت وهي تتخيل طلاها حتى وصلت الى النابوت ، ففحصت عنه بأظلافها وهو ينوء ويئن من داخله ، حتى طار عن التابوت لوح من أعلاه . فحنت الظبية وحنت عليه ورثمت به الأذى . وأنوبه وتدفع عنه الأذى .

هذا ما كان من ابتداء أمره عند من ينكر النولد. ونحن نصف هنا كيف تربى وكيف انتقل في أحواله حتى ببلغ المبلغ العظيم.

\* \* \*

وأما الذين زعموا أنه تولد من الأرض فإنهم قالوا إن بطنا من أرض تلك الجزيرة تخمرت فيه طينة على مر السنين والأعوام، حتى المتزج فيها الحار بالبارد، والرطب بالبابس، المتزاج تكافؤ وتعادل في القوى. وكانت دمه الطينة المسمرة كبيرة جهداً وكان بعضها يفضل بعضاً في اعتدال المراح والتهيز لتكراه الامشاج، وكان الوسط منها أعسدل ما فيها وأقه مشابهة بمزاج الإنسان: فتمخضت تلك الطينة، وحدث فيها

شبه نفاخات الغليان لشدة لزوجتها : وحدث في الوسط منها لزوجة ونفاخة صغيرة جداً ، منقسمة بقسمين ، بينها حجاب رفيق ، ممثلئة بجسم لطيف هوائي في غاية من الاعتدال اللائق به ، فتملق به عند ذلك « الروح » الذي هو من أمر الله تعالى وتشبث به تشبثاً يعسر انفصاله عنه عند الحس وعند العقل ؟ إذ قد تبين أن هذا الروح دائم الفيضان من عند الله عز وجل ، وأنه بمنزلة نور الشمس الذي هـــو دائم الفيضان على العلم · فمن الأجسام ما لا يستضيء به ؛ وهو الهواء الشفاف جـــــداً ؟ ومنها ما يستضيء به بعض استضاءة ، وهي الأجسام الكثيفـــة غير الصقيلة وهذه تختلف في قبول الضياء، وتختلف بحسب ذلك ألوانها، ومنهـــا ما يستضيء به غاية الاستضاءة وهي الأجسام الصقيلة كالمرآة ونحوها • فإذا كانت هذه المرآة مقمرة على شكل مخصوص ؛ حدث فيها النبار لإفراط الضياء. وكذلك الروح ، الذي هـــو من أمر الله تعالى ، فياض أبداً على جميع الموجودات ، فمنها ما لا يظهر أثره فيه لمدم الاستمداد، وهي الجادات التي لا حياة لها، وهذه بمنزلة الهــواء في المثال المتقـــدم، ومنها ما يظهر أثره فيه، وهي أنواع النبات بحسب استعداداتها وهذه بمنزلة الأجسام الكثيفة في المثال المتقدم ؟ ومنها ما يظهر أثره فيه ظهوراً كثيراً، وهي أنواع الحيوان، وهذه بمنـــزلة الأجسام الصقيلة في المثال المتقدم .

ومن هذه الأجسام الصقيلة ما يزيد على شدة قبوله لضياء الشمس أنه يحكي صورة الشمس، ومثالها وكذلك أيضاً من الحيوان ما يزيد على شدة قبوله للروح أنه يحكي الروح ويتصور بصورته وهـو الإنسان خاصة . وإليه الإشارة بقوله علياً . «إن الله خلق آدم على صورته. » فإن قويت فيه هذه الصورة حتى تتلاشى جميع الصور في حقها، وتبقى هي وحدها، وتحرق سبحات نورها كل ما أدركته، كانت

حينتذ بمنزلة المرآة المنعكسة على نفسها ، المحرقة لسواها وهـذا لا يكون إلا للانبياء صلوات الله عليهم أجمعين . وهـدا كله مبين في مواضعه اللائقة به ، فليرجع إلى تمام ما حكـوه من وصف ذلك التخلق .

قالوا: فلما تعلق هذا الروح بتلك القرارة ؛ خضعت له جميع القوى وسجدت له وسخيرت بأمر الله تعالى في كالها ؛ فتكون بإزاء تلك القرارة نفاخة أخيرى منقسمة إلى ثلاث قرارات بينها حجب لطيفة ، ومسالك نافذة ، وامتلأت بمثل ذلك الهوائي الذي امتلأت منه القرارات الأولى ؛ إلا أنه ألطف منه .

وسكن في هذه البطون الثلاثة المنقسمة من واحد، طائفة من تلك القوى التي خضعت له وتوكلت بحراستها والقيام عليها، وإنهاء ما يطرأ فيها من دقيق الأشياء وجليلها إلى الروح الأول المتعلق بالقرارة الأولى .

وتكون أيضاً بإزاء هذه القرارة من الجهة المقابلة للقرارة الثانية ، نفاخة ثالثة مملوءة جسماً هوائياً ، إلا أنه أغلظ من الأولين وسكن في هذه القرارة فريق من تلك القوى الخاضعة ، وتوكلت بحفظها والقيام عليها بحفكانت هذه القرارة الأولى والثانية والثالثة ، أول ما تخلق من تلك الطينة المتحمرة على الترتيب الذي ذكرناه .

واحتاج بعضها إلى بعض: فالأولى منها حاجتها إلى الأخـــريين ، حاجة المرؤوس حاجة المرؤوس حاجة المرؤوس إلى الدبر ؛ وكلاهما لما يتخلق بعدهما من الأعضاء رئيس لا مرؤوس. وأحدهما ، وهو الثاني ، اتم رئاسة من الثالث.

فالأول منهما لما تعلق به الروح ، واشتملت حرارته تشكل بشكل النار الصنوبري وتشكل أيضاً الجسم الفليظ المحدق به على شكله ، وتكون لحماً صلباً ، وصار عليه غلاف صفيق يحفظه وسمي العضو كله وقلباً » واحتاج لما يتبع الحرارة من التحليل وإفناء الرطوبات إلى شيء عده ويغذوه ، ويخلف ما تحلل منه على الدوام ، وإلا لم يطل بقاؤه ، واحتاج أيضاً إلى أن يحس بما يلائمه فيجتذبه ، وبما يخالفه فيدفعه . فتكفل له العضو الواحد بما فيسه من القوى التي أصلها منه بحاجته الواحدة ، وتكفل له العضو الآخر بحاجته الأخرى . وكان المتكفل بالحس هو «الدماغ » ، والمتكفل بالغذاء هو «الكبد » ؛ واحتاج كل واحد من هذين إليه في أن يمدهما بحرارته ، وبالقوى المخصوصة بهما التي أصلها منه . فانتسجت بينهما لذلك كله مسالك وطرق : بعضها أوسع من بعض بحسب ما تدعو إليه الضرورة ، فكانت الشرايين والعروق .

ثم ما زالوا يصفون الخلقة كلها والأعضاء بجملتها على حسب ما وصفه الطبيعيون في خلقة الجنين في الرحم، لم يغادروا من ذلك شيئا، إلى أن كمل خلقه، وتمت أعضاؤه، وحصل في حد خروج الجنين من البطن، واستعانوا في وصف كال ذلك بتلك الطينة الكبيرة المتخمرة، وأنها كانت قد تهيأت لأن يتخلق منها كل ما يحتاج إليه في خلق الإنسان من الأغشية المجللة لجملة بدنه وغيرها فلما كمل انشقت عنه تلك الأغشية، بشبه المخاض، وتصدع باقي الطينة إذ كان قد لحقه الجفاف.

ثم استوى ما وصفه هؤلاء بعد هذا الموضع ، وما وصفته الطائفة الأولى في معنى التربية ؛ فقالوا جميعاً :

# نشأة حي بن يقظان

إن الظبية التي تكفلت به وافقت خصباً ومرعى أثيثاً ، فكثر لحمها ودر لبنها ، حتى قام بغذاء ذلك الطفل أحسن قيام . وكانت معه لا تبعد عنه إلا لضرورة الرعي . وألف الطفل تلك الظبيــة حتى كان بحيث إذا هي أبطأت عنه اشتد بكاؤه فطارت إليه .

ولم يكن بتلك الجزيرة شيء من السباع المادية ، فتربى الطفل ونما واغتذى بلبن تلك الظبية إلى أن تم له حولان ، وتدرج في المشي وأثغر فكان يتبع تلك الظبية ، وكانت هي ترفق به وترحمه وتحمله إلى مواضع فيها شجر مثمر! فكانت تطعمه ما تساقط من ثمراتها الحلوة النضيجة ، وما كان منها صلب القشر كسرته له بطواحنها ؛ ومتى عاد إلى اللبن أروته ؛ ومتى ظمىء إلى الماء أوردته ومتى ضحا ظللته ، ومتى خصر أدفأته . وإذا جن الليل صرفته إلى مكانه الأول ؛ وجللته بنفسها وبريش كان هناك ؛ بما ملىء به التابوت أولاً في وقت وضع الطفل فيه . وكان في غدوهما ورواحهما قد ألفهما ربرب يسرح وببيت معها حيث مبيتها .

# حي يقلد الحيوانات

فما زال الطفل مع الظباء على تلك الحال: يحكي نغمتها بصوته ستى لا يكاد يفرق بينهما؟ وكذلك كان يحكي جميسع ما يسمعه من أسوات الطير وأنواع سائر الحيوان محاكاة شديدة. لقـــوة انفعاله لما

يريده؛ وأكثر ما كانت محاكاته لأصوات الظباء في الاستصراخ والاستئلاف والاستدعاء والاستدفاع: إذ للحيوانات في هذه الأحدوال المختلفة أصوات مختلفة فألفته الوحوش وألفها؛ ولم تنكره ولا أنكرها. فلما ثبت في نفسه أمثلة الأشيداء بعد تغيبها عن مشاهدته؛ حدث له نزوع إلى بعضها؛ وكراهية لبعض.

# الحاجة تدفعه الى التفكير

وكان في ذلك كله ينظر إلى جميع الحيونات فيراها كاسية بالأوبار والأشعار وأنواع الريش وكان يرى ما لها من العدو وقوة البطش، وما لها من الأسلحة المهدة لمدافعة من ينازعها، مثل القرون والأنياب والحوافر والصياصي والمخالب ثم يرجع إلى نفسه، فيرى ما به من العري وعدم السلاح، وضعف العدو، وقلة البطش، عندما كانت تنازعه الوحوش أكل الثمرات، وتستبد بها دونه، وتغلبه عليها؛ فلا يستطيع المدافعة عن يفسه، ولا الفرار عن شيء منها.

وكان يرى أترابه من أولاد الظباء ، قد نبتت لها قرون ، بعد أن لم تكن ، وصارت قوية بعد ضعفها في العدو . ولم ير لنفسه شيئًا من ذلك كله . فكان ينكر في ذلك ولا يدري ما سببه . وكان ينظر إلى قوي العاهات والخلق الناقص فلا يجد لنفسه شبهًا فيهم . وكان أيضاً ينظر إلى محارج الفضول من سائر الحيوان ، فيراها مستورة : أما نخرج اغلظ الفضلتين فبالأذناب ؛ وأما مخرج أرقها فبالأوبار وما أشهها . ولأنها كانت أيضاً أخفى قضباناً منه . فكان ذلك يكربه ويسوءه ولا اطال همه في ذلك كله ، وهو قد

قارب سبعة أعوام ، ويئس من أن يكمل له ما قد أضر به نقصه ، اتخذ من أوراق الشجر العريضة شيئاً جعل بعضه خلفه وبعضه قدامه ، وعمل من الخوص والحلفاء شبه حزام على وسطه ، علق به تلك الأوراق فلم يلبث إلا يسيراً حتى ذوى ذلك الورق وجف وتساقط . فما زال يتخذ غيره ويخصف بعضه ببعض طاقات مضاعفة ، وربما كان ذلك أطول لبقائه ! إلا أنه على كل حال ، قصير المدة ، واتخذ من أغصان الشجر عصيا وسوى أطرافها وعدل متنها . وكان يهش بها على الوحوش المنازعة له ، فيحمل على الضعيف منها ويقاوم القوي منها ، فنبل بذلك قدره عند نفسه بعض نبالة ، ورأى أن ليسده فضلا كثيراً على أيديها : إذ أمكن له بها من ستر عورته واتخاذ العصي التي يدافع بها عن حوزته ، ما استغنى به عما أراده من الذنب والسلاح الطبيعي .

وفي خلال ذلك ترعرع وأربى على السبع سنين ، وطال به العناء في تجديد الأوراق التي كان يستتر بها . فكانت نفسه عند ذلك تنازعه إلى اتخاذ ذنب من أذناب الوحوش الميتة ليعلقه على نفسه ؟ إلا أنه كان يرى أحياء الوحوش تتحامى ميتها وتفر عنه فلا يتأتى له الإقدام على ذلك الفعل ، إلى أن صادف في بعض الأيام نسراً ميتاً فهدي إلى نيل أمله منه ، واغتنم الفرصة فيه ، إذ لم ير الوحوش عنه نفرة فأقدم عليه ، وقطع جناحيه وذنبه صحاحاً كا هي ، وفتح ريشها وسواها ، وسلخ عنه سائر جلده ، وقصله على قطعتين : ربط احداهما على ظهره ، والأخرى على سرته وما تحتها ، وعلى الذنب من خلفه ، وعلمت الجناحين على عضديه ، فأكسبه ذلك ستراً ودفئاً ومهابة في نفوس جميع الوحوش ، حتى كانت لا تنازعه ولا تعارضه :

فصار لا يدنو إليه شيء منها سوى الظبيــة التي كانت أرضمته

وربتـــه: فإنها لم تفارقه ولا فارقها ؛ إلى أن أسنت وضعفت ؛ فكان يرتاد بها المراعي الخصبة ، ويجتني لها الثمرات الحلوة ، ويطعمها .

# العاطفة باعث قوي على التفكير والتجربة

وما زال الهـزال والضعف يستولى عليها ويتوالى ، إلى أن أدركها الصبي على تلك الحالة ، جزع جزعاً شديداً ، وكادت نفسه تفيض أسفاً عليها. فكان يناديها بالصوت الذي كانت عادتها أن تجيبه عند سماعها ، ويصيح بأشد ما يقدر عليه : فلا يرى لها عند ذلك حركة ولا تغييراً فَكَانَ يَنظر إلى أَدْنيها وإلى عينيها فلا يرى بها آفة ظاهرة ، وكذلك كان ينظر إلى جميع أعضائها فلا يرى بشيء منها آفة . فكان يطمع أن يتأت له شيء من ذلك ولا استطاعه وكان الذي أرشده لهذا الرأي ما كان قد اعتبره في نفسه قبل ذلك: لأنه كان يرى أنه إذا غمض عينيه أو حجبهما بشيء لا يبصــر شيئًا حتى يزول ذلك العائق ، وكذلك كان يرى أنه إذا أدخــل إصبعيه في أذنيه وسدهما لا يسمع شيئًا حتى يزول ذلك العارض، وإذا أمسك أنفه بيده لا يشم شيئًا من الرواثح حتى يفتح أنفه. فاعتقد من أجل ذلك أن جميع ما له من الإدراكات والأفعال قـــد تكون لها عوائق تعوقها ، فإذا أزيلت تلك المواثق عادت الأفعال.

فلما نظر إلى جميع أعضائها الظاهرة ولم ير فيها آفة ظاهرة - وكان

يرى من ذلك العطلة قد شملتها ولم يختص بها ، عضو دون عضو وقع في خاطره أن الآفة التي نزلت بها ، إنما هي في عضو غائب عن العيان ، مستكن في باطن الجسد ، وإن ذلك العضو لا يغني عنه في قمله شيء من هذه الأعضاء الظاهرة . فلما نزلت به الآفة عمت المضرة ، وشملت العطلة ، وطمع لو أنه عثر على ذلك العضو وأزال عنه ما نزل به ، لاستقامت أحواله وفاض على سائر البدن نفمه ، وعادت الأفمال إلى ما كانت عليه .

وكان قد شاهد قبل ذلك في الأشباح الميتة من الوحوش وسواها أن جميع أعضائها مصمتة لا تجويف فيها إلا القحف، والصدر، والبطن. فوقع في نفسه أن العضو الذي بتلك الصفة لن يعدو أحد هذه المواضع الثلاثة، وكان يغلب على ظنه غلبة قوية انه إنما هو في الموضع المتوسط من هذه المواضع الثلاثة؛ إذ كان قد استقر في نفسه أن جميع الأعضاء عتاجة إليه، وأن الواجب بحسب ذلك أن يكون مسكنه في الوسط. وكان أيضاً إذا رجع إلى ذاته، شعر بمثل هذا العضو في صدره، لأنه كان يعترض سائر أعضائه كاليد، والرجل، والأذن، والأنف والعين، ويقدر مفارقتها، فيتأتى له أنه كان يستغني عنها، وكان يقدر في رأسه مثل ذلك ويظن أنه يستغني عنه، فإذا فكر في الشيء الذي يجده في صدره، لم يتأت له الاستغناء عنه طرفة عين. وكذلك كان عند محاربته للوحوش أكثر ما كان يتقي من صياصيهم على صدره، لشعوره بالشيء الذي فيه.

فلما جزم الحكم بأن العضو الذي نزلت به الآفة إنما هو في صدرها ، أجمع على البحث عليه والتنقير عنه ، لعله يظفى به ، ويرى آفته فيزيلها ثم إنه خاف أن يكون نفس فعله هذا أعظه من الآفة التي

غزلت بها أولاً فيكون سعبه علمها .

ثم إنه تفكر: هل رأى من الوحوش وسواها ، من صار في مثل تلك الحال ، ثم عاد إلى مثل حاله الأول ؟ فلم يجد شيئًا ! فعصل له من ذلك ، اليأس من رجوعها إلى حالها الأولى إن هو تركها ؛ وبقي له بعض رجاء في رجوعها إلى تلك الحال إن هو وجد ذلك العضو وأزال الآفة عنه .

# أخذه في التشريح ومعرفته بالقلب

فعزم على شق صدرها وتفتيش ما فيه ، فاتخذ من كسور الأحجار الصدة وشقوق القصب اليابسة ، أشباه السكاكين ، وشق بها بين أضلاعها حتى قطع اللحم الذي بين الأضلاع وأفضى الى الحجاب المستبطن للأضلاع فرآه قويا ، فقوي ظنه بأن مثل ذلك الحجاب لا يكون الالمثل ذلك العضو وطمع بأنه اذا تجاوزه ألفى مطاوبه فحاول شقمه ؛ فصعب عليه ، لعدم الآلات ، ولأنها لم تكن الا من الحجارة والقصب ؛ فاستحدها ثانية واستحدها وتلطف في خرق الحجاب حتى انخرق له ؛ فا ذال يقلبها ويطلب موضع الآفة بها .

وكان أولاً لنما وجد منها نصفها الذي هو في الجانب الواحد. فلما رآما ماثلة الى جهة واحدة ، وكان قد اعتقد أن ذلك العضو لا يكون الا في الوسط في عرض البدن ، كما هو في الوسط في طوله. فما زال يفتش في وسط الصدر حتى ألفى «القلب» وهو بجلل بغشاء في غاية القوة مربوط بعلائق في غاية الوثاقة ، والرئة مطيفة به من الجهة التي بدأ بالشق منها ؛ فقال في نفسه : « ان كان لهذا العضو من الجهة الأخرى مثل ما له من هذه الجهة فهو في حقيقة الوسط ، ولا محالة أنه مطلوبي ؛ لا سيما مع ما أرى له من حسن الوضع ، وجمال الشكل ، وقلة التشتت ، وقوة اللحم ، وأنه محجوب بمثل هذا الحجاب الذي لم أر مثله لشيء من الأعضاء .

فبحث عن الجانب الآخر من الصدر ؛ فوجد فيه الحجاب المستبطن للأضلاع ؛ ووجد الرئة كمثل ما وجده من هذه الجهة . فحكم بأن ذلك العضو هـو مطاوبه ؛ فحاول هتك حجابه ، وشق شغافه ؛ فبكد واستكراه ما قدر على ذلك ، بعد استفراغ مجهوده .

وجرد القلب فرآه مصمتاً من كل جهة ، فنظر هل يرى فيه تجويفاً ، ظاهرة ؟ فلم ير فيه شيئاً! فشد عليه يده ، فتبين له أن فيه تجويفاً ، فقال : « لعل مطلوبي الأقصى إنما هو في داخل هذا العضو ، وأنا حتى الآن لم أصل إليه ، فشتى عليه ، فألفى فيه تجويفين اثنين : أحدهما من الجهة اليمنى والآخر من الجهة اليسرى ، والذي من الجهة اليمنى مملوء بعلق منعقد ، والذي من الجهة اليسرى خال لا شيء فيه . فقال : « لن يعدو مطلبي أن يكون مسكنه أحد هذين البيتين ، ثم قال : « أما هذا البيت الأين ، فلا أرى فيه غير هذا الدم المنعقد . ولا شك أنه لم ينعقد حتى صار الجسد كله إلى هذا الحال إذ كان قد شاهد أن الدماء متى سالت وخرجت انعقدت وجمدت ، ولم يكن هذا إلا دما كسائر الأعضاء لا يختص به الدماء ، وأنا أرى أن هذا الدم موجود في سائر الأعضاء لا يختص به عضو دون آخر ، وأنا ليس مطلوبي شيئاً بهذه الصفة إنما مطلوبي الشيء

الذي يختص به هذا الموضع الذي أجدني لا أستغني عند طرفة عين ، وإليه كان انبعائي من أول. وأما هذا الدم فكم مرة جرحتني الوحوش في المحاربة فسال مني كثير منه فسا ضرني ذلك ولا أفقدني شيئا من أفعالي ، فهذا بيت ليس فيه مطلوبي . وأما هذا البيت الأيسر فأراه خالياً لا شيء فيه ، وما أرى ذلك لباطل ، فإني رأيت كل عضو من الأعضاء إنما هو لفعل يختص به ، فكيف يكون هدذا البيت على ما شهدت من شرفه باطلا ؟ ما أرى إلا أن مطلوبي كان فيه ا فارتحل شاهدت من شرفه باطلا ؟ ما أرى إلا أن مطلوبي كان فيه ا فارتحل عنه وأخلاه . وعند ذلك ، طرأ على هذا الجسد من العطلة ما طرأ : ففقد الادراك وعدم الحراك .

فلما رأى أن الساكن في ذلك البيت قد ارتحل قبل انهدامه وتركه وهو بحاله ، تحقق أنه أحرى أن لا يعود إليه بعد أن حدث فيه من الحراب والتخريق ما حدث ، فصار عنده الجسد كله خسيساً لا قدر له بالإضافة إلى ذلك الشيء الذي اعتقد في نفسه أنه يسكنه مدة ويرحل عنه بعد ذلك . فاقتصر على الفكرة في ذلك الشيء ما هو ؟ وكيف هو ؟ وما الذي ربطه بهذا الجسد ؟ والى أين صار ؟ ومن أي الأبواب خرج عند خروجه من الجسد ؟ وما السبب الذي أزعجه ان كان خرج كارها ؟ وما السبب الذي أزعجه ان كان خرج كارها ؟ وما السبب الذي كره اليه الجسد ، حتى فارقه ان كان خرج ختاراً ؟

وتشتت فكره في ذلك كله ، وسلا عن ذلك الجسد وطرحه ، وعلم أن أمه التي عطفت عليه وأرضعته ، إنما كانت ذلك الشيء المرتحل ، وعنه كانت تصدر تلك الأفعال كلها ، لا هسلذا الجسد العاطل ؛ وأن هذا الجسد بجملته ، إنما هو كالآلة وبمنزلة العصي التي اتخذها هو لقتال الوحوش . فانتقلت علاقته عن الجسد إلى صاحب الجسد ومحركه ، ولم

يبق له شوق إلا إليه.

وفي خلال ذلك أصل ذلك الجسد ؛ وقامت منه روائح كريمة ، فزادت نفرته عنه ، وود أن لا يواه ثم إنه سنح لنظره غرابان يقتتلان حتى صرع أحدهما الآخر ميتاً. ثم جعل الحي يبحث في الأرض حتى حفر حفرة فوارى فيها ذلك الميت بالتراب فقال في نفسه : و ما أحسن ما صنع هذا الغراب في مواراة جيفة صاحبه وإن كان قد أساء في قتله إياه ! وأنا كنت أحق بالاهتداء إلى هذا الفعل بأمي ! ، فحفر حفرة وألقى فيها جسد أمه ، وحثا عليها التراب ، وبقي يتفكر في ذلك الثيء المتلف للجسد ولا يدري ماهو ! غير أنه كان ينظر إلى أشخاص الظباء كلها ، فيراها على شكل أمه ، وعلى صورتها ؛ فكان يغلب على ظنه ، أن كل واحد منها إنما يحركه ويصرفه شيء هو مثل الشيء الذي كان يحرك أمه ، وبعن إليها لمكان ذلك كان يحرك أمه ، وبعن إليها لمكان ذلك

وبقي على ذلك برهة من الزمن ، يتصفح أنواع الحيوان والنبات ، ويطوف بساحل تلك الجزيرة ، ويتطلب هـل يرى أو يجد لنفسه شبيها حسبما يرى لكل واحد من اشخاص الحيوان والنبات أشباها م. كثيرة ، فلا يجد شيئا من ذلك . وكان يرى البحر قد أحدق بالجزيرة من كل جهة ، فيمتقد أنه ليس في الوجود أرض سوى جزيرته تلك .

# معرفته النار وتعوده أكل اللحم

واتفق في بعض الأحيان أن انقدحت نار في أجمة قلخ على سبيل الحجاكة .

فلما بصر بها رأى منظلم الله وخلقا لم يعهده قبل فوقف يتعجب منها مليا وما زال يدنو منها شيئا فشيئا فرأى ما للنار من الضوء الثاقب والفعل الغالب حتى لا تملق بشيء إلا أتت عليه وأحالته إلى نفسها وفحمله العجب بها وبما ركب الله تعالى في طباعه مسن الجراءة والقوة على أن يمد يده إليها وأراد أن يأخذ منها شيئا فلما باشرها أحرقت يده فلم يستطع القبض عليها فاهتدى إلى أن يأخذ باشرها أحرقت يده فلم يستطع القبض عليها فاهتدى إلى أن يأخذ قبساً لم تستول النار على جميعه وأخذ بطرفه السليم والنار في طرفه الآخر وفائل أن يأوي إليه وكان فد خلا في جحر استحسنه السكنى قبل ذلك .

ثم مازال يمد تلك النار بالحشيش والحطب الجيزل، ويتعهدها ليلاً ونهاراً، استحساناً لها وتعجباً منها. وكان يزيد أنسه بها ليلاً، لأنها كانت تقوم له مقام الشمس في الضياء والدفء، فعظم بها ولوعه، واعتقد أنها أفضل الاشياء التي لديه: وكان داغاً يراها تتحرك إلى جهة فوق وتطلب العلو، فغلب على ظنه أنها مين جملة الجواهر السمارية التي كان يشاهدها.

وكان يختبر قوتها في جميع الأشياء بأن يلقيها فيها ، فيراها مستولية عليه : إما بسرعة وإما بسطء بحسب قسوة استعداد الجسم الذي كان يلقيه للاحتراق أو ضعفه .

وكان من جملة ما ألقى فيها على سبيل الاختبار لقوتها شيء من أصناف الحيوانات البحرية - كان قند القاه البحر إلى ساحله - فلما أنضجت ذلك الحيوان وسطع قتاره تحركت شهوته إليه ، فأكل منه شيئاً فاستطابه ، فاعتاد بذلك أكل اللحم ، فصرف الحيلة في صيد البر والبحر ، حتى مهر في ذلك .

وزادت محبته للنار، إذ تأتى له بها من وجوه الاغتذاء الطيب شيء لم يتأت له قبل ذلك: فلما اشتد شغفه بها لما رأى مــن حسن آثارها وقوة اقتدارها ، وقع في نفسه أن الشيء الذي ارتحل من قلب أمـــه الظبية التي أنشأته ، كان من جوهر هذا الموجود أو من شيء يجانسه ، حياته ، وبرودته من بعد موته : وكل هذا دائم لا يختــــل ؛ وما كان يجده في نفسه من شنة الحرارة عند صدره ، بإزاء الموضع الذي كان وشق قلبه . ونظر إلى ذلك التجويف الذي صادفه خالياً عندما شق عليه في أمه الظبية ، لرآه في هذا الحيوان الحي وهو مملوء بذلك الشيء الساكن فيه وتحقق هل هو من جوهر النار؟ وهل فيه شيء من الضوء والحرارة، أم لا ؟ فعمد إلى بعض الوحوش واستوثق منه كتافأ وشقه على الصفة التي شق بها الظبية حتى وصل إلى القلب. فقصد أولاً إلى الجهة اليسرى منه وشقها ، فرأى ذلك الفراغ بملوءاً بهواء بخاري ، يشبه الضباب الأبيض فأدخل إصبعه فيه ، فوجده من الحرارة في حد كاد يحرقه ، ومات ذلك الحيوان على الفـــور . فصح عنده أن ذلك البُخار الحا. هو الذي كان يحرك هذا الحيوان ، وأن في كل شخص من أشخاص احيوانات مثل ذلك ، ومتى انفصل عن الحيوان مات .

ثم تحركت في نفسه الشهوة للبحث عن سائر أعضاء الحيوان وترتيبها

وأوضاعها وكميانها وكيفية ارتباط بعضها ببعض ، وكيف تستمد من هذا البخار الحدة البخار الحدة البخار الحدة البخار الحدة الني يبقى ، ومسن أين يستمد ، وكيف لا تنفد حرارته ؟ فتتبع ذلك كله بتشريح الحيوانات الأحياء والأموات ، ولم يزل ينعم النظر فيها ويجيد الفكرة ، حتى بلغ في ذلك كله مبلغ كبار الطبيعيين ؛ فتبين له أن كل شخص من أشخاص الحيوان ، وإن كان كثيراً بأعضائه وتفنن حواسه وحركاته ، فإنه واحد بذلك الروح الذي مبدؤه من قرار واحد ، وانقسامه في سائر الأعضاء منبعث منه . وأن جميع الأعضاء إنجا هي خادمة له ، أو مؤدية عنه ؛ وأن منزلة ذلك الروح في تصريف الجسد ، كمنزلة من يحارب الأعداء بالسلاح التام ، ويصيد جميس صيد البحر والبر ، فيمد لكل جنس آلة يصيده بها والتي يحارب بها تنقسم : إلى ما يدفع به نكاية غيره ، وإلى ما ينكى بها غيره .

وكذلك آلات الصيد تنقسم. الى ما يصلح لحيوان البحر؛ وإلى ما يصلح لحيوان البر وكذلك الأشياء التي يشرح بها تنقسم: الى ما يصلح الشق، والى ما يصلح المثقب؛ والبدن واحد، وهو يصرف ذلك أنحاء من التصريف بحسب ما تصلح له كل آلة، وبحسب المغايات التي تلتمس بذلك التصريف.

كذلك ؛ ذلك الروح الحيواني واحد ، واذا عمل بآلة العين ، كان فعله ابصاراً واذا عمل بآلة الأذن كان فعله سمماً ، واذا عمل بآلة الأنف ، كان فعله شماً ؛ واذا عمل بآلة اللسان كان فعله ذرقاً ؛ واذا عمل بالجلد واللحم ، كان فعله لمساً ؛ واذا عمل بالمضد كان فعله حركة ؛ واذا عمل بالكبد ، كان فعله غذاء واغتذاء .

ولكل واحد من هذه ، أعضاء تخدمه . ولا يتم لشيء من هذه

فعل الا بما يصل اليها من ذلك الروح ، على الطرق التي تسمى عصباً . ومتى انقطعت تلك الطرق أو انسدت ، تعطل فعل ذلك العضو . وهذه الأعصاب انما تستمد الروح من بطون الدماغ ، والدماغ يستمد الروح من القلب ؛ والدماغ فيه أرواح كثيرة ، لأنه موضع تتوزع فيه أقسام كثيرة : فأي عضو عدم هاذا الروح بسبب من الأسباب تعطل فعلم وصار بمنزلة الآلة المطرحة ، التي لا يصرفها الفاعل ولا ينتفع بها . فإن خرج هذا الروح بجملته عن الجسد ، أو فني ، أو تحلل بوجه من الرجوه ، تعطل الجسد كله ، وصار الى حالة الموت ، فانتهى به هذا الرجوه من النظر على رأس ثلاثة أسابيع من منشئه ، وذلك أحسد.

### اهتداؤه لاستعمال الآلات

وفي خلال هذه المدة المذكورة تفنن في وجوه حيله ، واكتسى يجلود. الحيوانات التي كان يشرحها ، واحتذى بها ، واتخذ الخيوط من الأشعار ولحا قصب الخطمية والخبازي والقنب ، وكل نبات ذي خيط .

وكان أصل اهتدائه الى ذلك ، انه أخذ من الحلفاء وعمل خطاطيف من الشوك القوي والقصب المحدد على الحجارة ، واهتدى الى البناء بما رأى من فعل الخطاطيف فاتخذ مخزنا وبيتاً لفضلة غذائه ، وحصن عليه بباب من القصب المربوط بعضه الى بعض ؛ لئلا يصل اليه شيء مسن الحيوانات عند مغيبه عن تلك الجهة في بعض شؤونه . واستأنف جوارح الطير ليستعين بها في الصيد ، واتخذ الدواجن لينتفع ببيضها وفراخها ، واتخذ من صياصي البقر الوحشية شبه الأسنة ، وركبها في القصب القوي ،

وفي عصي الزان وغيرها ، واستمان في ذلك بالنار وبحروف الحجارة ، حتى صارت شبه الرماح ، واتخذ ترسه من جلود مضاعفة : كل ذلك لما رأى من عدمه السلاح الطبيعي .

ولما رأى أن يده تفي له بكل ما فاته من ذلك ، وكان لا يقاومه شيء من الحيوانات على اختلاف أنواعها ، إلا أنها كانت تفر عنه فتعجزه هرباً ؛ فكر في وجه الحيلة في ذلك ، فلم ير شيئاً أنجح له من أر يتألف بعض الحيوانات الشديدة العدو ، ويحسن اليها باعداد الغذاء الذي يصلح لها ، حتى يتأتى له الركوب عليها ومطاردة سائر الأصناف بها . وكان بتلك الجزيرة خيل برية وحمر وحشية ، فاتخذ منها ما يصلح له ، وراضها حتى كمل له بها غرضه ، وعمل عليها من الشرك والجلود أمثال الشكائم والسروج فتأتى له بذلك ما أمله من طرد الحيوانات التي صعبت عليه الحيلة في أخذها ، وانما تفنن في هذه الأمور كلها في وقت اشتفاله بالتشريح ، وشهوته في وقوفه على خصائص أعضاء الحيوان ، وبماذا تختلف ، وذلك في المدة التي حددنا منتهاها بأحد وعشرين عاماً .

# معنى الوحدة والكثرة في الجسم والروح

ثم إنه بعد ذلك أخذ في مآخذ أخسر من النظر، فتصفح جميع الأجسام التي في عالم الكون والفساد: من الحيوانات عسلى اختلاف أنواعها، والنبات والمعادن وأصناف الحجارة والتراب والماء والبخسار والثلج والبرد، والدخان واللهبب والجمسر، فرأى لها أوصافاً كثيرة وأفعالاً مختلفة، وحركات متفقة ومتضادة، وأنعم النظر في ذلك والتثبت، فرأى أنها تتفق ببعض الصفات وتختلف ببعض، وأنها من

الجهة التي تتفق بها واحدة ، ومن الجهسة التي تختلف فيها متغايرة ومتكثرة فكان تارة ينظر خصائص الأشياء وما يتفرد به بعضها عسن بعض ، فتكثر عنده كثرة تخرج عن الحصر ، وينتشر له الوجسود انتشاراً لا يضبط.

وكانت تتكثر عنده أيضاً ذاته ، لأنه كان ينظر إلى اختلاف أعضائه ، وأن كل واحد منها منفرد بفعل وصفة تخصه ، وكان ينظر كل عضو منها فيرى أنه يحتمل القسمة الى أجزاء كثيرة جداً ، فيحكم على ذاته بالكثرة ، وكذلك على ذات ، كل شيء . ثم كان يرجـــع الى نظر آخر من طريق ثان ، فيرى أن أعضاءه ، وان كانت كثيرة فهي متصلة كلها بعضها ببعض ، لا انفصــال بينها بوجه ، فهي في حكم الواحد ، وأنها لا تختلف الا بحسب اختلاف أفعالها ، وأن ذلك الاختلاف انما هو بسبب ما يصل اليها من قوة الروح الحيواني ، الذي انتهى اليه نظره أولاً ، وأن ذلك الروح واحد في ذاته ، وهو حقيقة الذات ، وسائر الاعضاء كلها كالآلات فكانت تتحد عنده ذاته بهذا الطريق .

ثم كان ينتقل إلى جميع أنواع الحيسوان ، فيرى كل شخص منها واحداً بهذا النوع من النظر ، ثم كان ينظر إلى نوع منها : كالظباء والخيل والحر وأصناف الطير صنفاً صنفاً ، فكان يرى اشخاص كل نوع يشبه بعضه بعضاً في الأعضاء الظاهرة والباطنة والإدراكات والحركات والمنسازع ، ولا يرى بينها اختلافاً إلا في اشياء يسيرة بالإضافة إلى ما اتفقت فيه ، وكان يحكم بأن الروح الذي لجميع ذلك النوع شيء واحد ، وأنه لم يختلف إلا أنه انقسم على قلوب كثيرة ، وأنه لو أمكن أن يجمع جميع الذي افترق في تلك القلوب منه ويجعل في وعاء واحد ،

لكان كله شيئًا واحداً ، بمنزلة ماء واحد ، أو شراب واحد ، يفرق على أوان كثيرة ، ثم يجمع بعد ذلك . فهو في حالتي تفريقه وجمعه شيء واحد ، إنما عرض له التكثر بوجه ما ؛ فكان يرى النوع كله بهذا النظر واحداً ، ويجعل كثرة أشخاصه بمنزلة كثرة أعضاء الشخص الواحد ، التي لم تكن كثرة في الحقيقة .

ثم كان يحضر أنواع الحيوان كلها في نفسه ويتأملها فيراها تتفق في أنها تحس، وتغتذي، وتتحرك بالإرادة إلى أي جهة شاءت؛ وكان قد علم أن هذه الأفعال هي أخص أفعال الروح الحيواني، وأن سائر الأشياء التي تختلف بها بعد هذا الاتفاق ، ليست شديدة الاختصاص بالروح الحيواني. فظهر له بهذا التأمل؛ أن الروح الحيواني الذي لجميع جنس الحيوان واحد بالحقيقة ، وإن كان فيه اختلاف يسير ، اختص به نوع دون نوع: بمنزلة ماء واحد مقسوم على أوان كثيرة ، بعضه أبرد من بعض. وهو في أصله واحد وكل ما كان في طبقة واحدة من البرودة ، فهو بمنزلة اختصاص ذلك الروح الحيواني بنوع واحد، وإن عرض له التكثر بوجه ما . فكان يرى جنس الحيوان كله واحداً بهذا النوع من النظر ثم كان يرجع إلى أنواع النبات على اختلافها. فيرى كل نوع منها تشبه أشخاصه بعضها بعضاً في الأغصان ، والورق ، والزهر والثمر ، والأفعال ؛ فكان يقيسها بالحيوان ، ويعلم أن لها شيئًا واحداً اشتركت فيه : هو لها بمنزلة الروح للحيوان وأنها بذلك الشيء واحد. وكذلك كان ينظر إلى جنس النبات كله، فيحكم باتحاده مجسب ما يراه من اتفاق فعله في أنه يتغذى وينمو.

ثم كان يجمع في نفسه جنس الحيوان وجنس النبات ، فيراهما جميعاً متفقين في الاغتذاء والنمو ، إلا أن الحيوان يزيد على النبات ، بفضل

الحس والإدراك والتحرك؛ وربما ظهر في النبات شيء شبيه به ، مثل تحول وجوه الزهر إلى جهة الشمس ، وتحرك عروقه إلى جهة الغذاء ، وأشباه ذلك ، فظهر له بهذا التأمل أن النبات والحيوان شيء واحد ، بسبب شيء واحد مشترك بينهما ، هو في أحدهما أتم وأكمل ، وفي الآخر قد عاقه عائق ما ، وأن ذلك بمنزلة ماء واحد قسم بقسمين ، أحدهما جامد والآخر سيال ، فيتحد عنده النبات والحيوان .

ثم ينظر إلى الأجسام التي لا تحس ولا تغتذي ولا تنمو من الحجارة والتراب والماء والهواء واللهب، فيرى أنها أجسام مقدر لها طلو وعرض وعمق وأنها لا تختلف، إلا أن بعضها ذو لون وبعضها لا لون له وبعضها حار وبعضها بارد، ونحو ذلك من الاختلافات وكان يرى أن الحار منها يصير بارداً، والبارد يصير حاراً، وكان يرى الماء يصير بخاراً والبخار ماء، والأشياء المحترقة تصير جمراً، ورماداً، ولهيباً، ودخاناً، والدخان إذا وافق في صعوده قبة حجر انعقد فيه وصار بمنزلة سائر الأشياء الأرضية، فيظهر له بهذا التأمل، أن جميعها شيء واحد في الحقيقة، وإن لحقتها الكثرة بوجه ما، فذلك مثل ما لحقت الكثرة للحيوان والنبات.

ثم ينظر إلى الشيء الذي اتحد به عنده النبات والحيوان ، فيرى أنه جسم مماثل هذه الأجسام : له طول وعرض وعمق ، وهو إما حار واما بارد ، كواحد من هذه الأجسام التي لا تحس ولا تتغذى ، وإنما خالفها بأفعاله التي تظهر عنه بالآلات الحيوانية والنباتية لا غير ؛ ولمل تلك الأفعال ليست ذاتية ، وإنما تسري إليه من شيء آخر ولو سرت إلى هذه الأجسام الأخر ، لكانت مثله فكان ينظر اليه بذاته بجرداً عن هذه الأفعال ، التي تظهر ببادىء الرأي ، أنها صادرة عنه ، فكان يرى

أنه ليس إلا جسما من هذه الأجسام ، فيظهر له بهذا التأمل ، أن الأجسام كلها شيء واحد : حيها وجمادها ، متحركها وساكنها ، إلا أنه يظهر أن لبعضها أفعالاً بآلات ، ولا يدري هل تلك الأفعال ذاتية لها ، أو سارية إليها من غيرها . وكار في هذه الحال لا يرى شيئاً غير الأجسام فكان بهذا الطريق يرى الوجود كله شيئاً واحداً ، وبالنظر الأول يرى الوجود كله شيئاً واحداً ، وبالنظر الأول يرى الوجود كثرة لا تنحصر ولا تتناهى . وبقي مجكم هذه الحالة مدة :

ثم إنه تأمل جميع الأجسام حيها وجمادها. وهي التي هي عنده تارة شيء واحد وتارة كثيرة كثرة لا نهاية لها ، فرأى أن كل واحد منها ، لا يخلو من أحد أمرين : إما أن يتحرك إلى جهة الملو مثل اللهخان واللهيب والهواء ، إذا بحصل تحت الماء وإما أن يتحرك إلى الجهة المضادة لتلك الجهة ، وهي جهة السفل ، مثل الماء ، وأجزاء الأرض ، وأجزاء الحيوان والنبات ، وأن كل جسم من هذه الأجسام لن يعرى عن إحدى هاتين الحركتين وأنه لا يسكن إلا إذا منعه مانع يعوقه عن طريقه ، الحجر النازل يصادف وجه الأرض صلباً ، فلا يمكن أن يخرقه ، ولو أمكنه ذلك لما انثنى عن حركته فيها يظهر ، ولذلك إذا رفعته ، وجدته يتحامل عليك عميله إلى جهة السفل ، طالباً للنزول . وكذلك الدخان في صعوده ، لا ينثني إلا أن يصادف قبة صلبة تحبسه ، فحينئذ ينعطف يمينا وشمالاً ثم إذا تخلص من تلك القبة ، خرق المواء فحينئذ ينعطف يمينا وشمالاً ثم إذا تخلص من تلك القبة ، خرق المواء فحينئذ ينعطف يمينا وشمالاً ثم إذا تخلص من تلك القبة ، خرق المواء

وكان يرى أن الهواء اذا ملى، به زق جلد، وربط ثم غوص تحت الماء الصعود وتحامل على من يمسكه تحت الماء، ولا يزال يفعل ذلك حتى يوافي موضع الهواء، وذلك بخروجه من تحت الماء فحينتُذ

يسكن ويزول عنه ذلك التحامل والميل إلى جهة العلو الذي كان يوجد منه قبل ذلك .

ونظر هل يجد جسماً يمرى عن احدى هاتين الحركتين أو الميل الى إحداهما في وقت ما ، فلم يجد ذلك في الأجسام التي لديه ، وانما طلب ذلك ، لأنه طمع أن يجده ، فيرى طبيعة الجسم من حيث هو جسم ، دون أن يقترن به وصف من الأوصاف ، التي هي منشأ التكثر.

فلما أعياه ذلك ونظر إلى الأجسام التي هي أقل الأجسام حملاً للأوصاف فلم يرها تمرى عن أحد هذين الوصفين بوجه وهيا اللذان يمبر عنها بالثقل والحقة فنظر إلى الثقل والحقة هل هما للجسم من حيث هو جسم أو هما لمعنى زائد على الجسمية ؟ فظهر له أنهما لمعنى زائد على الجسمية لأنها لو كانا للجسم من حيث هو جسم ، لما وجد جسم إلا وهما له . ونحن نجد الثقيل لا توجد فيه الحفة ، والحقيف لا يوجد فيه الثقل ، وهما لا محالة جسمان ولكل واحد منها معنى منفرد به عن الآخر زائد على جسميته . وذلك المعنى ، الذي به غاير كل واحد منها الآخر ، ولولا ذلك لكان شيئاً واحداً من جميع الوجوه فتبين له أن حقيقة كل واحد من الثقيل والحقيف ، مركبة من معنيين : أحدهما ما يقع فيه الاشتراك منها جميعاً ، وهو معنى الجسمية ؛ والآخر ما تنفرد به حقيقة كل واحد منها على الآخر ، وهو إما الثقل في أحدهما ، وإما الحقة في الآخر ، المقترنان بمنى الجسمية ، أي المعنى الذي يحرك أحدهما علواً ، والآخر سفلاً .

# أول ما لاح له من العالم الروحاني أو الصورة والنفس

وكذلك نظر إلى سائر الأجسام من الجمادات والأحياء ، فرأى أن حقيقة وجود كل واحد منها مركبة من معنى الجسمية ، ومن شيء آخر زائد على الجسمية : إما واحد ، واما أكثر من واحد ؛ فلاحت له صور الأجسام على اختلافها هو أول ما لاح له من العالم الروحاني ، اذ هي صور لا تدرك بالحس ، واغا تدرك بضرب ما من النظر العقلي . ولاح له في جملة ما لاح من ذلك ، أن الروح الحيواني الذي مسكنه القلب وهو الذي تقدم شرحه أولا – لا بد له أيضاً من معنى زائد على جسميته يصلح بذلك المعنى لأن يعمل هذه الأعمال الغريبة ، التي تختص به من ضروب الإحساسات ، وفنون الادراكات وأصناف الحركات ، وذلك المعنى هو صورته وفصله الذي انفصل به عن سائر الأجسام ، وهو الذي يعبر عنه النظار بالنفس الحيوانية .

وكذلك أيضاً للشيء الذي يقوم للنبات مقام الحار الفريزي للحيوان شيء يخصه هو صورته ، وهو الذي يعبر عنه النظار بالنفس النباتية . وكذلك لجميع أجسام الجمادات : وهي ما عدا الحيوان والنبات بما في عالم الكون والفساد شيء يخصها ، به يفعل كل واحد منها فعله الذي يختص به مثل صنوف الحركات وضروب الكيفيات المحسوسة عنها ، وذلك الشيء هو صورة كل واحد منها ، وهو الذي يعبر النظار عنه بالطبعة .

فلما وقف بهذا النظر على أن حقيقة الروح الحيواني الذي كان تشوقه إليه أبداً مركبة من معنى الجسمية ، ومن معنى آخر زائد على

الجسمية ، وأن معنى هذه الجسمية مشترك ، ولسائر الأجسام ، والمعنى الآخر المقترن به ينفرد به هو وحده ؟ هان عنده معنى الجسمية فاطرحه ، وتعلق فكره بالمعنى الثاني ، وهو الذي يعبر عنه بالنفس ؟ فتشوق إلى التحقق به فالتزم الفكرة فيه ، وجمل مبدأ النظر في ذلك تصفح الأجسام كلها ، لا من جهة ما هي أجسام ، بل من جهة ما هي ذوات صور تازم عنها خواص ، ينفصل بها بعضها عن بعض ، فتتبع ذلك وحصره في نفسه ، فرأى جملة من الأجسام ، تشترك في صورة ما يصدر عنها فعل ما ، أو أفعال ما ، ورأى فريقاً من تلك الجلة ، مع أنه يشارك الجلة بتلك الصورة ، يزيد عليها بصورة أخرى ، يصدر منها أفعال ما ، ورأى طائفة من ذلك الفريق ، مع أنها تشارك الفريق في الصورة الأولى والثانية ، تزيد عليه بصورة ثالثة ، تصدر عنها أفمال ما خاصة بها. مثال ذلك: أن الأجسام الأرضية: مثل التراب والحجارة والمعادن والنبات والحيوان ، وسائر الأجسام الثقيلة ، هي جملة واحدة تشترك في صورة واحدة تصدر عنها الحركة إلى أسفل، ما لم يعقبها عائق عن النزول: ومتى حركت إلى جهة العلو بالقسر ثم تركت ، تحركت بصورتها إلى أسفل. وفريق من هذه الجملة، وهو النبات والحيوان ، مع مشاركة الجلة المتقدمة في تلك الصورة ، يزيد عليها صورة أخرى ، يصدر عنها التغذي والنمو . والتغذي : هو أن يخلف المتفذي ، بدل ما تحلل منه ، بأن يحيل إلى التشبه بجوهره مادة قريبة منه يجتذبها إلى نفسه . والنمو : هو الحركة في الأقطار الثلاثة ، على نسبة محفوظة في الطول والعرض والعمق.

فهذان الفعلان عامان للنبات والحيوان ، وهما لا محالة صادران عن صورة مشتركة لهما ، وهي المعبر عنها بالنفس النباتية .

وطائفة من هذا الفريق، وهو الحيوان خاصة، مع مشاركته

الفريق المتقدم في الصورة الألى والثانية ، تزيد عليه بصورة ثالثة ، يصدر عنها الحس والتنقل من حين الى آخر .

ورأى أيضاً كل نوع من أنواع الحيوان ، له خاصية ينحاز بها عن سائر الأنواع ، وينفصل بها متميزاً عنها . فعلم أن ذلك صادر عن صورة له تخصه هي زائدة عن معنى الصورة المشتركة له ولسائر الحيوان ، وكذلك لكل واحد من أنواع النبات مثل ذلك . فتبين له أن الأجسام المحسوسة التي في عالم الكون والفساد ، بعضها تلتئم من معان كثيرة ، زائدة على معنى الجسمية ، وبعضها من معان أقل ؛ وعلم أن معرفة الأقل أسهل من معرفة الأكثر ، فطلب أولا الوقوف على حقيقة الشيء الذي تلتئم حقيقته من أقل الأشياء ، ورأى أن الحيوان والنبات ، لا تلتئم حقائقها إلا من معان كثيرة ، لتفنن أفعالها ؛ فأخر التفكر في صورهما . وكذلك رأى أن الماء شيء قليل صورهما . وكذلك رأى أن الماء شيء قليل فقصد منها إلى أبسط ما قدر عليه وكذلك رأى أن الماء شيء قليل والهواء .

وقد كان سبق إلى ظنه أولاً ، أن هذه الأربعة يستحيل بعضها إلى 
بعض ، وأن لها شيئاً واحداً تشترك فيه ، وهو معنى الجسمية ، وأن 
ذلك الشيء ينبغي أن يكون خلواً من المعاني التي تميز بها كل واحد من 
هذه الأربعة عن الآخر ، فلا يمكن أن يتحرك إلى فوق ولا إلى أسفل ، 
ولا أن يكون بارداً ، ولا أن يكون رطباً ، ولا يابساً ، لأن كل 
واحد من هذه الأوصاف ، لا يعم جميع الأجسام ، فليست إذن الجسم 
عا هو جسم . فإذا أمكن وجود جسم لا صورة فيه زائدة على الجسمية ، 
فليس تكون فيه صفة من هذه الصفات ، ولا يمكن أن تكون فيه 
فليس تكون فيه صفة من هذه الصفات ، ولا يمكن أن تكون فيه

صفة إلا وهي تعم سائر الأجسام المتصور ، بضروب الصور .

### حقيقة الجسم

فنظر هل يجد وصفاً واحداً يعم جميع الأجسام: حيها وجمادها ، فلم يجد شيئاً يعم الأجسام كلها . إلا معنى الامتداد الموجود في جميعها في الأقطار الثلاثة ، التي يعبر عنها بالطول ، والعرض والعمق ، فعلم أن هذا المعنى هو للجسم من حيث هو جسم ، لكنه لم يتأت له بالحس وجود جسم بهذه الصفة وحدها ، حتى لا يكون فيه معنى زائد على الامتداد المذكور ويكون بالجلة خلواً من سائر الصور .

ثم تفكر في هذا الامتداد إلى الأقطار الثلاثة ، هل هو معنى الجسم بعينه ، وليس ثم معنى آخر أو ليس الأمر كذلك ؟ فرأى أن وراء الامتداد معنى آخر ، هو الذي يوجد فيه هذا الامتداد ، وأن الامتداد وحده لا يكن أن يقوم بنفسه كا أن ذلك الشيء الممتد ، لا يكن أن يقوم دون امتداد . واعتبر ذلك ببعض هذه الأجسام المحسوسة ذوات الصور ، كالطين مثلا ، فرأى أنه إذا عمل منه شكل ما كالكرة مثلا ، كان له طول وعرض وعمق على قدر ما . ثم إن تلك الكرة بعينها لو أخذت وردت إلى شكل مكمب أو بيضي ، لتبدل ذلك الطول وذلك العرض وذلك العمق ، وصارت على قدر آخر ، غير الذي كانت عليه ، والطين واحد بعينه لم يتبدل ، غير أنه لا بد له من طول وعرض وعمق على أي قدر كان ، ولا يمكن أن يعرى عنها ؛ غير أنها لتعاقبها عليه ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها معنى على حياله ؛ ولكونه لا يعرى بالجلة عنها ، تبين له أنها من حقيقته .

فلاح له بهذا الاعتبار؛ أن الجسم؛ بما هو جسم، مركب على الحقيقة من معنيين:

أحدهما: يقوم منه مقام الطين للكرة في هذا المثال:

والآخر: يقوم مقام طول الكرة وعرضها وعمقها، أو المكمب، أو أي شكل كان له. وأنه لا يفهم الجسم إلا مركباً من هذين المنبين، وأن أحسدها لا يستغني عن الآخر، ولكن الذي يمكن أن يتبدل ويتعاقب على أوجه كثيرة، وهسو معنى الامتداد، يشبه الصورة التي لسائر الأجسام ذوات الصور، والذي يثبت على حال واحدة، وهو الذي ينزل منزلة الطين في المثال المتقسدم، يشبه معنى الجسمية التي لسائر الأجسام ذوات الصور. وهذا الشيء الذي هسو بمنزلة الطين في المشال هو الذي يسميه النظار المادة والهيولى وهي عارية عن الصورة جملة.

### كل حادث لا بد له من محدث

فلما انتهى نظره إلى هذا الحد ، وفارق المحسوس بعض مفارقة ، وأشرف على تخوم العالم العقلي ، استوحش وحن إلى ما ألفه من عالم الحس ، فتقهقر قليلا وترك الجسم على الإطلاق ، إذ هو أمر لا يدركه الحس ، ولا يقدر على تناوله . فأخذ أبسط الأجسام المحسوسة التي شاهدها ، وهي تلك الأربعة التي كان قد وقف نظره عليها . فأول ما نظر إلى الماء فرأى أنه إذا خلي وما تقتضيه صورته ، ظهر منه برد محسوس ، وطلب النزول إلى أسفل فإذا سخن إما بالنار واما بحرارة

114

الشمس ؛ زال عنه البرد أولا وبقي فيه طلب النزول ؛ فإذا أفرط عليه بالتسخين ؛ زال عنه طلب النزول إلى أسفل . وصار يطلب الصعود إلى فوق . فزال عنه بالجلة الوصفان اللذان كانا أبداً يصدران عن صورته ؛ ولم يعسرف من صورته أكثر من صدور هذين الفعلين عنها . فلما زال هذان الفعلان بطل حكم الصورة ، فزالت الصورة المائية عن ذلك الجسم عندما ظهرت منه أفعال من شأنها أن تصدر عن صورة أخرى ، وحدثت له صورة أخرى ، بعد أن لم تكن ، وصدر عنه بها أفعال لم يكن من شأنها أن تصدر عنه بها أفعال لم يكن من شأنها أن تصدر عنه وهو بصورته الأولى .

فعلم بالضرورة أن كل حادث لا بد له من محدث. فارتسم في نفسه بهذا الاعتبار ، فاعل للصورة ، ارتساماً على العموم دون تفصيل.

ثم إنه تتبع الصور التي كانت قد عاينها قبل ذلك ، صورة صورة ، فرأى أنها كلها حادثة ، وأنها لا بد لها من فاعل . ثم إنه نظر إلى ذوات الصور ، فلم ير أنها شيء أكثر من استعداد الجسم لأن يصدر عنه ذلك الفعل ، مثل الماء ، فإنه إذا أفرط عليه التسخين ، استعد المحركة إلى فووق وصلح لها فذلك الاستعداد هو جدورته ، إذ ليس ها هنا إلا جسم وأشياء تحس عنه ، بعد أن لم تكن ، مثل : الكيفيات والحركات ؛ وفاعل يحدثها بعند أن لم تكن ؛ فصلوح الجسم لبعض والحركات ؛ وفاعل يحدثها بعنداده بصورته ، ولاح له مثل ذلك في جميع الصور ، فتبين له أن الأفعال الصادرة عنها ، ليست في الحقيقة لها ، وإنما هي لفاعل يهمل بها الأفعال المنسوبة إليها ؛ وهذا المعنى الذي وإنما هي وهو قول مرسول الله عليه الصلاة والسلام : فيها يرويه عن ربه لاح له ، وهو قول مرسول الله عليه الصلاة والسلام : فيها يرويه عن ربه « كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ، وفي محكم التنزيل : « فَنَمُ مُ تَقَتَّلُوهُمْ و لَكِينَ أَنْهَ فَتَلَهُمْ ، ومَا رَهَيت اإذْ رَهَيْت ، ومَا رَهَيْت أَوْ رَهَيْت ،

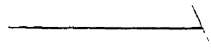
# وَ لَكِنَّ أَلَّهُ رَمَى ۗ ا

قلما لاح له من أمر هذا الفعل، ما لاح على الإجمال دون تفصيل، حدث له شوق حثيث إلى معرفته على التفصيل، ولأنه لم يكن بعد فارق عالم الحس، جعل يطلب هذا الفاعل على جهة المحسوسات، وهو لا يعلم بعسد هل هو واحد أو كثير؟ فتصفح جميع الأجسام التي لديه، وهي التي كانت فكرته أبداً فيها، فرآها كلها تتكون تارة وتفسد أخرى، وما لم يقف على فساد جملته، وقف على فساد أجزائه المواء والأرض، فإنه رأى أجزاءهما تفسد بالنار، وكذلك الهواء رآه يفسد بشدة البرد، حتى يتكون منه ثلج فيسيل ماء.

وكذلك سائر الأجسام التي كانت لديه ، ولم ير منها شيئًا بريئًا عن الحدوث والافتقار الى الفاعل الختار ، فاطرحها كلها وانتقلت فكرته إلى الأجسام الساوية .

## الاجسام السماوية

وانتهى إلى هذا النظر على رأس أربعة أسابيع من منشئه ، وذلك ثمانية وعشرون عاماً : فعلم أن الساء وما فيها من الكواكب أجسام ، لأنها ممتدة في الأقطار الثلاثة : الطهول ، العرض ، والعمق ؛ لا ينفك شيء منها عن هذه الصفة ، وكل ما لا ينفك عن هذه الصفة ، فهسو جسم ؛ فهي اذن كلها أجسام .



١ - سورة الانفال : ١٧ .

### كل جسم متناه

ثم تفكر هل هي ممتدة إلى غير نهاية ، وذاهبة أبداً في الطول والمرض والمعنى إلى غير نهاية ؟ أو هي متناهية محدودة بجدود تنقطع عندها ؛ ولا يمكن أن يكون وراءها شيء من الامتداد ؟ فتحير في ذلك بعض حيرة . ثم انه بقوة فطرته ، وذكاء خاطره ، رأى أن جسماً لا نهاية له أمر باطل ، وشيء لا يمكن ، ومعنى لا يعقل ، وتقوى هذا الحكم عنده بحجج كثيرة ، سنحت له بينه وبين نفسه وذلك أنه قال: أما هذا الجسم السماوي فهو متناه من الجهة التي تليني والناحية التي وقع عليها حسى ، قهذا لا أشك فيه لأنني ادركه ببصري وأما الجهة التي تقابل هذه الجهة ، وهي التي يداخلني فيها الشك ، فإني ايضاً اعلم أنه من المحال أن عَند إلى غير نهاية ، لأني إن تخيلت أن خطين اثنين ، يبتدئان من هذه الجهة المتناهية ، ويمران في سمك الجسم الى غير نهاية حسب امتداد الجسم، ثم تخيلت أن أحد هذين الخطين، قطع منه جزء كبير من ناحية طرفه المتناهي، ثم أخذ ما بقي منه وأطبق طرفه الذي كان فيه موضع القطع ، على طرف الخط الذي لم يقطع منه شيء وأطبق الخط المقطوع منه على الخط الذي لم يقطع منه شيء ، وذهب الذهن كذلك معها إلى الجهة التي يقال إنها غير متناهية، فإما أن نجد الخطين أبداً عتدان إلى غير نهاية ولا ينقص أحدهما عن الآخــر ، فيكون الذي قطع منه جزء مساوياً للذي لم يقطع منه شيء وهو محال، كما أن الكل مثل الجزء محال؟ وإما أن لا يمتد الناقص معه أبداً ، بل ينقطع دون مذهبه ويقف عن الامتداد معه، فيكورن متناهياً، فإذا رد عليه القدر الذي قطع منه أولاً ، وقد كان متناهياً ، صار كله أيضًا متناهيًا ؛ وحينتُذ لا يقصر عن الخط الآخر الذي يقطع منه شيء ٬ ولا يفضل عليه فيكون إذن مثله وهو متناه ٬ فذلك أيضاً

متناه ، فالجسم الذي تفسرض فيه هذه الخطوط متناه ، وكل جسم يمكن أن تفرض فيه هذه الخطوط ، فكل جسم متناه . فإذا فرضنا أن جسماً غير متناه ، فقد فرضنا باطلاً ومحالاً .

#### كروية الفلك

فلما صح عنده بفطرته الفائقة التي تنبهت لمثل هذه الحجة ، أن حسم السماء متناه ، أراد أن يعــرف على أي شكل هو ، وكيفية انقطاعه بالسطوح التي تحده. فنظر أولاً إلى الشمس والقمر وسائر الكواكب، فرآها كلها تطلع من جهة المشرق، وتغرب من جهـة المغرب؛ فما كان منها يمر على سمت رأسه؛ رآه يقطع دائرة عظمى، وما مال عن سمت رأسه إلى الشمال أو إلى الجنوب رآه يقطع دائرة أصغر من تلك وما كان أبعد عن سمت الرأس إلى أحد الجانبين ، كانت أصغر من دائرة ما هو أقرب . حتى كانت أصغر الدوائر التي تتحرك علمها الكواكب ، دائرتين اثنتين : احدهما حول القطب الجنوبي ، وهي مدار سهيل ، والأخرى حـــول القطب الشمالي ، ومدار الفرقدين. ولما كان مسكنه على خط الاستواء الذي وصفناه أولاً ، وكانت هذه الدوائر كلها قائمة على سطح أفقه ، ومتشابهة الأحوال في الجنــوب والشمال وكان القطبان مما ظاهرين له ، وكان يترقب إذا طلع الكوكب على دائرة كبيرة ، وطلع كوكب آخر على دانرة صغيرة ، وكان طلوعها مما ، فكان يرى غروبها معاً. واطرد له ذلك في جميع الكواكب وفي جميع الأوقات، فتبين له بذلك أن الفلك على شكل الكرة، وقوى ذلك في اعتقاده ، ما رآه من رجــوع الشمس والقمر وساثر الكواكب الى

لشرق ، بعد مغيمها بالمغرب ، وما رآه ايضاً من انها تظهر لبصره على قدر واحد من العظم في حال طلوعها وتوسطها وغروبها ، وانها لو كانت حركنها على غير شكل الكررة لكانت لا محالة في بعض الأوقات ، أقرب الى بصره منها في وقت آخر ، ولو كانت كذلك ، لكانت مقاديرها واعظامها تختلف عند بصره فيراها في حال القرب اعظم مما يراها في حال البعد ، لاختلاف ابعادها عن مركزه حينتُذ بخلافها على الاول . فلما لم يكن شيء من ذلك ، تحقق عنده كروية الشكل .

وما زال يتصفح حركة القمر ، فيراها آخذة من المغرب الى المشرق وحركات الكواكب السيارة كذلك ، حتى تبين له قدر كبير من علم الهيئة ؟ وظهر له ان حركاتها لا تكور الا بأفلاك كثيرة ، كلها مضمئة في فلك واحد ؟ هو اعلاها . وهو يحرك الكل من المشرق الى المغرب في اليوم والليلة . وشرح كيفية انتقاله . ومعرفة ذلك يطول وهو مثبت في الكتب . ولا يحتاج منه في غرضنا الا للقدر الذي اوردناه .

فلما انتهى الى هذه المعرفة ، ووقف على أن الفلك بجملته ومأ محتوي عليه ، كشيء واحد متصل بعضه ببعض ، وأن جميع الأجسام التي كان ينظر فيها أولا : كالأرض والماء والهواء والنبات والحيدوان وما شاكلها ، هي كلها في ضمنه وغير خارجة عنه ، وأنه كله أشبه شيء بشخص من اشخاص الحيوان ؛ وما فيه من الكواكب المنيرة هي بمنزلة حواس الحيوان ؛ وما فيه من ضروب الأفلاك ، المتصل بعضها ببعض ، هي بمنزلة أعضاء الحيوان ؛ وما في داخله من الكون والفساد هي بمنزلة ما في جوف الحيوان ، من أصناف الفضول والرطوبات ، التي هي بمنزلة ما في جوف الحيوان ، كا يتكون في العالم الأكبر .

# قدم العالم وحدوثه

فلما تبين له أنه كلها كشخص واحد في الحقيقـــة ، واتحدت عندم

اجزاؤه الكثيرة بنوع من النظر الذي اتحدت به عنده الأجسام التي في عالم الكون والفساد، تفكر في العالم بجملته، هل هو شيء حدث بعد أن لم يكن ، وخرج إلى الوجود بعد العدم ؟ او ِ هو امر كان موجوداً فيها سلف ، ولم يسبقه العدم بوجه من الوجوه ؟ فِتشكك في ذاك ولم يترجح عنده احد الحكمين على الآخر ، وذلك أنه كان اذا ازمع على اعتقاد القدم ، اعترضته عوارض كثيرة ، من استحالة وجود ما لانهاية له بمثل القياس الذي استحال عنده به وجود جسم لا نهاية له وكذلك أيضاً كان يرى ان هذا الوجود لا يخلو من الحوادث عن فهو لا يمكن تقدمه عليها ، وما لا يمكن أن ينقدم على الحوادث ، فيو أيضاً محدث واذا ازمع على اعتقاد الحدوث ، اعترضته عوارض اخر وذلك أنه كان يرى. ان معنى حدوثه ، بعد أن لم يكن لا يفهم إلا على معنى أن الزمان. تقدمه ، والزمان من جملة العالم وغير منفك عنه ، فإذن لا يفهم تأخر المالم عن الزمان ؛ وكذلك أيضاً كان يقول : ﴿ إِذَا كَانَ حَادثًا ، فلا بد له من محدث ؛ وهذا المحدث الذي أحدثه ، لم أحدثه الآن ولم يحدثه قبل ذلك؟ الطارى، طرأ عليه ولا شيء هناك غيره، أم لتغير حدث في ذاته ؟ فان كان أما الذي أحدث ذلك التغير ؟ ، وما زال يتفكر في ذلك عدة سنين. فتتمارض عنده الحجج، ولا يترجح عنده أحسد الاعتقادين على الآخر .

# ما يلزم عن كل من الاعتقادين

فلما أعياه ذلك ، جمل يفكر ما الذي يلزم عن كل واحد من الاعتقادين ، فلمل اللازم عنهما يكون شيئًا واحداً . فرأى أنه إن اعتقد

حدوث العالم وخروجه إلى الوجود بعد العـــدم، فاللازم عن ذلك، ضرورة ، أنه لا يمكن أن يخرج إلى الوجـــود بنفسه ، وأنه لا بد له من قاعل يخرجه إلى الوجود، وأن ذلك الفاعل لا يمكن أن يدرك بشيء من الحواس لأنه لو أدرك بشيء من الحواس لكان جسما من الأجسام ، ولو كان جسما من الأجسام لكان من جملة العالم • وكان حادثاً واحتاج إلى محدث، ولو كان ذلك المحدث الثاني أيضًا جسما، لاحتاج إلى محدث ثالث ، والثالث إلى رابع ، ويتسلسل ذلك إلى غير نهاية وهو باطل . فإذاً لابد للعالم من فاعـــل ليس بجسم ، وإذا لم يكن جسا فليس إلى إدراكه بشيء مــن الحواس سبيل ، لأن الحــواس الحس لا تدرك إلا الأجسام ؛ أو ما يلحق الأجسام وإذا لا يمكن أن يحس فلا يمكن أن يتخيل ، لأرخ التخيل ليس شيئًا إلا إحضار صور المحسوسات بعد غيبتها ، وإذا لم يكن جسما فصفات الأجسام كلما تستحيل عليه ، وأول صفات الأجسام هو الامتداد في الطول والعرض والعمق ، وهو منزه عن ذلك ، وعن جميع ما يتبع هذا الوصف من صفيات الأجسام. وإذا كان فاعلا للمالم فهو لا محالة قادر عليه وعالم به « أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَّقَ، وُهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ، ' .

وأنه أيضاً أنه إن اعتقد قدم العالم، وأن العدم لم يسبقه، وأنه لم يزل كا هو، فإن اللازم عن ذلك أن حركته قديمة لا نهاية لها من جهة الابتداء، إذ لم يسبقها سكون يكون مبدؤها منه، وكل حركة فلا بد لها من محرك ضرورة، والمحرك إما ان يكون قوة سارية في جسم من الأجسام – إما جسم المتحرك نفسه، وإما جسم آخر خارج عنه –

١ اللك : ١٤ -

وإما أن تكون قوة ليست سارية ولا شائعة في جسم. وكل قــوة سارية في جسم وشائعة فيه ، فإنها تنقسم بانقسامه ، وتضاعف بتضاعفه ، مثل الثقل في الحجر مثلًا. المحرك له إلى اسفل. فإنه ان قسم الحجر نصفين. وأن زيد عليه آخــر مثله، زاد في الثقل آخر مثله، فإن أمكن أن يتزايد الحجر أبدأ إلى غير نهاية ، كان تزايد هذا الثقل إلى غير نهاية ، وإن وصل الحجر إلى حد ما من العظم ووقف ، وصل الثقل إلى ذلك الحد ووقف ، لكنه قد تبرهن أن كل جسم فإنه لا محالة متناه ، فإذن كل قوة في جسم فهي لا محالة متناهية . فإن وجدنا قوة تفعل فعلًا لا نهاية له ، فهي قوة ليست في جسم رقد وجدنا الفلك يتحرك أبداً حركة لا نهاية لها ولا انقطاع ؛ إذا فرضناه قديماً لا ابتداء له، فالواجب على ذلك أن تكون القوة التي تحركت ليست في جسمه، ولا في جسم خارج عنه ، فهي إذن لشيء بريء عن الأجسام ، وغير موصوف بشيء من أوصاف ألجسمية ، وقد كان لاح له في نظره الأول في عالم الكون والفساد أن حقيقة وجود كل جسم ، إنما هي من جهة صورته التي هي استعداده لضروب الحركات ، وارث وجوده الذي له من جهة مادته وجود ضعيف لا يكاد يدرك؛ فإذن وجود العالم كله إنما هو من جهة استعداده لتحريك هـــذا الحرك البريء عن المادة ، وعن صفات الأجسام، المنزه عن أن يدركه حس، أو يتطرق إليه خيال، سبحانه ، وإذا كان فاعلا لحركات الفلك على اختلاف أنواعها ، فعلاً لا ·قفاوت فيه ولا فتور ولا قصور ، فهو لا محالة قادر عليها وعالم بها .

فانتهى نظره بهدا الطريق إلى ما انتهى اليه بالطريق الأول ، ولم يضره في ذلك تشككه في قدم العالم أو حدوثه وصح له على الوجهين جميعاً وجود فاعل غير جسم ، ولا متصل بجسم ولا منفصل عنه ، ولا داخل فيه ، ولا خارج عنه ، إذ: الاتصال ، والانفصال ، والدخول ، والخروج ، هي كلها من صفات الأجسام ، وهو منزه عنها .

# افتقار العالم الى الله

ولما كانت المادة من كل جسم مفتقرة إلى الصورة ، إذ لا تقوم إلا بها ولا تثبت لها حقيقة دونها ، وكانت الصورة لا يصح وجودها إلا من فعل هذا الفاعل تبين له افتقار جميع الموجودات في وجودها إلى هذا الفاعل وأنه لا قيام لشيء منها إلا به فهو إذن علة لها، وهي معاولة له، سواء كانت محدثة الوجود، بمدأن سبقها العدم، أو كانت لا الحالتين معاولة ، ومفتقرة إلى الفاعل ، متعلقة الوجـــود به ، ولولا درامه لم تدم ، ولولا وجوده لم توجد ، ولولا قدمه لم تكنّ قديمة ، وهو في ذاته غني عنها وبريء منها! وكيف لا يكون كذلك وقد تبرمن أَن قدرته غير متناهية ، وأن جميع الأجسام وما بتصل بها أو يتعلق بها ، ولو بعض تعلق ، هو متناه منقطع ؟ فإذن العالم كله بما فيه من الساوات والأرض والكواكب، وما بينها، وما فوقها، وما تحتها 4 فعله وخلقه ؛ ومتأخر عنه بالذات ، وإن كانت غير متأخرة بالزمان ، كما أنك إذا أخذت في قبضتك جسماً من الأجسام ، ثم حركت يدك فإن ذلك الجسم لا محالة ينحرك تابعًا لحركة يدك، حركة متأخرة عن حركة يدك، تأخراً بالذات؛ وإن كانت لم تتأخر بالزمان عنها، بل كان ابتداؤهما مما، فكذلك العالم كله، معلول ومخلوق لهذا الفاعل بغير زمان • إنَّمُ اللَّهُ إِذَا أَرَّادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنُّ فَيَكُونُ ، ١.

۱ – بس: ۸۲ . .

فلما رأى أن جميع الموجودات فعله تصفحها من قبل ذا تصفحاً على طريق الاعتبار ، في قيدرة فاعلها ؛ والتعجب من غريب صنعته ، ولطيف حكمته ، ودقيق علمه ، فتبين له في أقل الأشياء الموجودة ، فضلاً عن أكثرها ، من آثار الحكمة ، وبدائع الصنعة ، ما قضى منه كل المعجب ، وتحقق عنده أن ذلك لا يصدر إلا عن فاعل مختار في غاية الكمال وفوق الكمال « لا يعزب عنه مثقال ذرة في الساوت ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر » .

ثم تأمل في جميع أصناف الحيوان ، كيف وأعطى كل شيء خلقه » ثم هداه » لاستماله ، فلولا انه هداه لاستمال تلك الأعضاء التي خلقت له في وجوه المنافع المقصودة بها ، لما انتفع بها الحيوان ، وكانت كلا عليه ، فعلم بذلك أنه أكرم الكرماء وأرحم الرحماء .

#### كال الله

ثم انه مهها نظر شيئاً من الموجودات له حسن ، أو بهاء ، أو كال ، أو قوة ، أو فضيلة من الفضائل – أي فضيلة كانت – تفكر وعلم أنها من فيض ذلك الفاعل المختار جل جلاله ومن جوده ، ومن فعله ، فعلم أن الذي هو في ذاته أعظم منها وأكمل ، وأتم واحسن ، وابهى واجمل وأدوم ، وأنه لا نسبة لهذه إلى تلك . فما زال يتتبع صفات الكمال كلها ، فيراها له وصادرة عنه ، ويرى أنه أحق بها من كل من يوصف بها دونه .

وتتبع صفات النقص كلها فيرا. بريئًا منها ، ومنزهًا عنها ؛ وكيف لا

يكون بريئا منها وليس معنى النقص إلا العدم المحض ، أو ما يتعلق بالعدم ؟ وكيف يكون العدم تعلق أو تلبس ، بمن هو الموجود المحض ، الواجب الوجود بذاته ، المعطي لكل ذي وجود وجوده ، فلا وجود إلا هو: فهو الوجود ، وهو الكيال ، وهو النيام ، وهو الحسن ، وهو البهاء ، وهو القدرة ، وهو العلم ، وهو هو و « كُلُّ شَيْم هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ، ا .

فانتهت به المعرفة إلى هذا الحد ، على رأس خسة أسابيع من منشئه ، وذلك خسة وثلاثون عاماً ، وقد رسخ في قلبه من أمر هذا الفاعل ، ما شغله عن الفكرة في كل شيء إلا فيه ، وذهل عما كان فيه من تصفح الموجودات والبحث عنها ، حتى صار بحيث لا يقع بصره على شيء من الأشياء ، إلا ويرى فيه أثر الصنعة ، من خينه ، فينتقل بفكره على الفور إلى الصانع ويترك المصنوع ، حتى اشتد شوقه اليه ، وانزعج قلبه بالكلية عن العالم الأدنى المحسوس ، وتعلق بالعالم الأرفع المعقول .

## روحانية الذات وعدم فسادها

فلما حصل له العلم بهذا الموجود الرفيع الثابت الوجود الذي لا سبب لوجوده وهو سبب لوجود جميع الأشياء ، أراد أن يعلم بأي شيء حصل له هسندا العلم ، وبأي قوة أدرك هذا الموجود : فتصفح حواسه كلها وهي : السمع ، والبصر ، والشم ، والذوق ، واللمس ، فرأى أنها

١ – القسص : ٨٨ .

كلها لا تدرك شيئًا إلا جسما، أو ما هو في جسم، وذلك أن السمع إنما يدرك المسموعات، وهي ما يحدث من تموج الهواء عند تصادم الأجسام، والنصر إنما يدرك الألوان، والشم يدرك الروائح، والذوق يدرك الطعوم، واللمس يدرك الأمزجــة والصلابة واللين، والخشونة والملاسة ، وكذلك القوة الخيالية لا تدرك شيئًا إلا أن يكون له طول وعرض وعمق ؟ وهذه المدركات كلها من صفات الأجسام ، وليس لهذه الحواس إدراك شيء سواها، وذلك لأنها قـــوى شائعة في الأجسام، ومنقسمة بانقسامها ، فهي لذلك لا تدرك إلا جسماً منقسماً ، لأن هذه القوة إذ كانت شائمة في شيء منقسم ، فلا محالة أنها إذا أدركت شيئًا من الأشياء ، فإنه ينقسم بانقسامها ؛ فإذن كل قوة في جسم ، فإنها لامحالة لا تدرك إلا جسماً أو ما هو جسم. وقد تبين أن هذا الموجود الواجب الوجود ، بريء من صفات الأجسام من جميع الجهات ، فإذن لا سبيل إلى إدراكه إلا بشيء ليس بجسم، ولا هو قوة في جسم، ولا تعلق له بوجه من الوجوه بالأجسام، ولا هو داخل فيها ولا خارج عنها، ولا متصل بهـا ولا منفصل عنها. وقد كان تبين له أنه أدركه بذاته ، ورسخت المعرفة به عنده ، فتبين له بذلك أن ذاته التي أدركه بها أمر غير جسماني ، لا يجوز عليه شيء من صفات الأجسام ، وان كل ما يدركه من ظاهر ذاته من الجسمانية فإنها ليست حقيقـــة ذاته ، وإنما حقيقة ذاته ذلك الشيء الذي أدرك به الموجود المطلق الواجب الوجود.

فلما علم أن ذاته ليست هذه المتجسمة التي يدركها بجواسه ، ويحيط بها أديمه ، هان عنده بالجملة جسمه ، وجعل يتفكر في تلك الذات الشريفة ، التي أدرك بها الموجود الشريف الواجب الوجود ، ونظر في ذاته تلك الشريفة ، هل يمكن أن تبيد أو تفسد وتضمحل ، أو هي دائمة البقاء ؟ فرأى أن الفساد والاضمحلال إنما هو من صفات الأجسام.

بأن تخلع صورة وتلبس أخرى ، مثل الماء إذا صار هواء ، والهواء إذا صار ماء ، والنبات إذا صار تراباً أو رماداً ، والتراب إذا صار نباتاً ، فهذا هو معنى الفساد . وأما الشيء الذي ليس بجسم ، ولا يحتاج في قوامه إلى الجسم ، وهو منزه بالجملة عن الجسمانية ، فلا يتصور فساده البتة .

### مصير الذات او العذاب والنعيم

فلما ثبت له أن ذاته الحقيقية لا يمكن فسادها ، أراد أن يعلم كيف يكون حالها إذا اطرحت البدن وتخلت عنه ، وقد كان تبين له أنها لا تطرحه إلا إذا لم يصلح آلة لها ، فتصفح جميع القوى المدركة ، فرأى أن كل واحدة منها تارة تكون مدركة بالقوة ، وتارة تكون مدركة بالفعل: مثــل العين في حال تغميضها أو إعراضها عن البصر ، فإنها تكور مدركة بالقوة – ومعنى مدركة بالقوة أنها لا تدرك الآن وتدرك في المستقبل – وفي حال فنحها واستقبالها للمبصر ، تكـــون مدركة بالفعل ـ ومعنى مدركة بالفعل أنها الآن تدرك ـ وكذلك كل واحدة من هذه القوى تكون مدركة بالقــوة وتكون بالفعل، وكل واحدة من هذه القوى إن كانت لم تدرك قط بالفعل ، فهي ما دامت بالقوة لا تتشوق إلى ادراك الشيء المخصوص بها ، لأنهـــا لم تتعرف به بعد ، مثل من خلق مكفوف البصر ؛ وإن كانت قد أدركت بالفعل تارة ، ثم صارت بالقوة ، فإنها ما دامت بالقوة تشتاق إلى الإدراك بالفعل ، لأنها قد تعرفت بذلك المدرك، وتعلقت به، وسحنت إليه، مثل من كان بصيراً ثم عمي فإنه لا يزال يشتاق إلى المبصرات. وبحسب ما يكون الشيء المدرك أتم وأبهى وأحسن، يكون الشوق إليه أكثر،

والتألم لفقده أعظم ، ولذلك كان تألم من يفقد بصره بعد الرؤية أعظم من تألم من يفقد شمه ، إذ الأسياء التي يدركها البصر أتم وأحسن من التي يدركها البصم ، فإن كان في الأسياء شيء لا نهاية لكهاله ، ولا غاية لحسنه وجهاله وبهائه ، وهو فوق الكهال والبهاء والحسن ، وليس في الوجود كال ، ولا حسن ، ولا بهاء ، ولا جهال إلا صادر من جهته ، وقائض من قبله ، فمن فقد إدراك ذلك الشيء بعد أن تعرف به ، فلا عالم أنه ما دام فاقداً له ، يكون في آلام لا نهاية لها ، كا ان من كان مدركا له على الدوام ، فانه يكون في لذة لا انفصام لها ، وغبطة لا غاية وراءها ، وبهجة وسرور لا نهاية لهما .

وقد كان تبين له أن الموجود ، الواجب الوجود ، متصف بأوصاف الكهال كلها ، ومنزه عن صفات النقص وبريء منها ، وتبين له أن الشيء الذي به يتوصل إلى إدراكه أمر لا يشبه الأجسام ، ولا يفسد لفسادها ، فظهر له بذلك أن من كانت له مثل هذه الذات ، المعدة لمثل هذا الادراك ، فإنه إذا طرح البدن بالموت ، فإما أن يكون قبل ذلك — في مدة تصريفه للبدن — لم يتعرف قط بهذا الموجود الواجب الوجود ، ولا اتصل به ، ولا سمع عنه ، فهذا إذا فارق البدن لا يشتاق إلى ذلك الموجود ولا يتألم لفقده .

وأما جميع القوى الجسمانية ، فإنها تبطل ببطلان الجسم ؛ فلا تشناق أيضاً إلى مقتضيات تلك القوى ، ولا تحن إليها ، ولا تتألم لفقدها. وهذه حال البهائم غير الناطقة كلها : سواء كانت من صورة الإنسان أو لم تكن . وأما أن يكون قبل ذلك – في مدة تصريفه للبدن – قد تعرف بهذا الموجود ، وعلم ما هو عليه من الكمال والعظمة والسلطان والقدرة والحسن إلا أنه أعرض عنه واتبع هواه ، حتى وافته منيته وهو على تلك الحال ، فيحرم المشاهدة ، وعنده الشوق اليها فيهتى منيته وهو على تلك الحال ، فيحرم المشاهدة ، وعنده الشوق اليها فيهتى

في عذاب طويل ، وآلام لا نهاية لها . فاما أن يتخلص من تلك الآلام بمد جهد طويل ، ويشاهد ما تشوق إليه قبل ذلك ، واما أن يبقى في آلامه بقاء سرمديا ، بحسب استعداده لكل واحد من الوجهين في حياته الجسانية . وأما من تعرف بهذا الموجود الواجب الوجود ، قبل أن يفارق البدن ، وأقبل بكليته عليه والتزم الفكرة في جلاله وحسنه وبهائه ، ولم يعرض عنه حتى وافته منيته ، وهذا على حال من الإقبال والمشاهدة بالفعل . فهذا اذا فارق البدن بقي في لذة لا نهاية لها ، وغبطة وسرور وفرح دائم ، لاتصال مشاهدته لذلك الموجود الواجب الوجود ، وسلامة تلك المشاهدة من الكدر والشوائب ؛ ويزول عنه ما تقتضيه هذه القوى الجسمانية من الأمور الحسية التي هي – بالإضافة الى تلك الحال – آلام وشرور وعوائق .

### السعادة ووسائلها

فلما تبين له أن كال ذاته ولذتها انما هو بمشاهدة ذلك الموجود الواجب الوجود على الدوام ، مشاهدة بالفعل أبداً ، حتى لا يعرض عنه طرفة عين لكي توافيه منيته ، وهو في حال المشاهدة بالفعل ، فتتصل لذته دون أن يتخللها ألم .

واليه أشار الجنيد شيخ الصوفية وامامهم ، عند موته بقوله لأصحابه : هذا وقت يؤخذ منه : الله أكبر ا وأحرم للصلاة .

ثم جعل يتفكر كيف يتأتى له دوام هذه المشاهدة بالفعل ، حتى لا يقع منه اعراض فكان يلازم الفكرة في ذلك الموجود كل ساعة ، فما هو الا أن يسنح لبصره محسوس ما من المحسوسات ، أو يخرق سمعه

صوت بعض الحيوان ، أو يتعرضه خيال من الخيالات ، أو يناله ألم في أحد أعضائه ، أو يصيبه الجوع أو العطش أو البرد أو الحر ، أو يحتاج الى القيام لدفع فضوله ؛ فتخل فكرته ، ويزول عما كان فيه ، ويتعذر عليه الرجوع الى ما كان عليه من حال المشاهدة ، الا بعد جهد . وكان يخاف أن تفجأه منيته وهو في حال الإعراض ، فيفضي الى الشقاء الدائم ، وألم الحجاب .

فساءه حاله ذلك ، وأعياه الدواء. فجعل يتصفح أنواع الحيوانات كلها ، وينظر أفعالها وما تسعى فيه ، لعله يتفطن في بعضها أنها شعرت بهذا الموجود ، وجعلت تسعى نحوه ، فيتعلم منها ما يكون سبب نجاته. فرآها كلها إنما تسعى في تحصيل غذائها ، ومقتضى شهواتها من المطعوم والمشروب والمنكوح ، والاستظلال والاستدفاء ، وتجد في ذلك ليلها ونهارها الى حين بماتها وانقضاء مدتها. ولم ير شيئًا منها ينحرف عن هذا الرأي ، ولا يسعى لغيره في وقت من الاوقات ، فبان له بذلك أنها لم تشعر بذلك الموجود ولا اشتاقت اليه ، ولا تعرفت به بوجه من الوجوه ، وانها كلها صائرة إلى العدم ، أو إلى حال شبيه بالعدم .

فلما حكم بذلك على الحيوان ، علم أن الحكم له على النبات أولى ، إذ ليس للنبات من الإدراكات إلا بعض ما للحيوان . وإذا كان الأكمل إدراكاً لم يصل إلى هذه المعرفة ، فالأنقص إدراكاً أحرى أن لا يصل ، مع أنه رأى أيضاً أن أفعال النبات كلها لا تتعدى الغذاء والتوليد .

ثم إنه بعد ذلك نظر إلى الكواكب والأفلاك فرآها كلها منتظمة الحركات ، جارية على نسق ؛ ورآها شفافة ومضيئة بعيدة عن قبول التغير والفساد ، فحسدس حدساً قوياً أن لها ذوات سوى أجسامها ، تعرف ذلك الموجود الواجب الوجود ، وأن تلك الذوات العارفة ليست

144

باجسام ، ولا منطبعة في أجسام مثل ذاته ، هو ، لعارفة ، وكيف لا يكون لها مثل تلك الذوات البريئة عن الجسانية ، ويكون لمثله هو على ما به من الضعف وشدة الاحتياج إلى الأمور المحسوسة ، وأنه من جملة الأجسام الفاسدة ؟ ومع ما به من النقص ، فلم يعقه ذلك عن أن تكون ذاته بريئة عن الأجسام لا تفسد ، فتبين له بذلك أن الأجسام الساوية أولى بذلك ، وعلم أنها تعرف ذلك الموجود الواجب الوجود وتشاهده على الدوام بالفعل ، لأن العوائق التي قطعت به هو عن دوام المشاهدة من العوارض المحسوسة ، لا يوجد مثلها للأجسام الساوية .

ثم إنه تفكر لم اختص هو من بين سائر أنواع الحيوان بهذه الذات التي أشبه بها الأجسام السماوية ، وقد كان تبين له أولاً من أمر العناصر واستحالة بمضها إلى بمض، ان جميع ما على وجه الأرض لا يبقى على الأجسام مختلطة مركبة من أشياء متضادة ، ولذلك تؤول إلى الفساد ، وانه لا يوجد منـــه شيء صرفاً ، وما كان منها قريباً من أن يكون صرفاً خالصاً لا شائبة فيه ، فهو بعيب عن الفساد جداً مثل الذهب والياقوت ؛ وان الأجسام السماوية بسيطة صرفة ، ولذلك هي بعيدة عن الفساد، والصور لا تتماقب عليها. وتبين له هنالك أن جميع الأجسام التي في عالم الكورن والفساد، منها ما تقوم حقيقتها بصورة واحدة زائدة على معنى الجسمية ـ وهذه هي الاسطقصات الأربع ـ ومنها ما تتقوم حقيقتها بأكثر من ذلك كالحيوان والنبات. فما كان قوام حقيقته بصور أقل ، كانت أفعاله أقل ، وبعده عن الحياة أكثر ، فإن عـــــدم الصورة جملة لم يكن فيه إلى الحياة طريق، وصار في حال شبيهة بالمدم، وما كان قوام حقيقته بصور أكثر، كانت أفعاله أكثر، ودخوله في حال الحياة أبلغ ؛ وإن كانت تلك الصورة بحيث لا سبيل إلى مفارقتها لمادتها التي اختصت بها كانت الحياة حيننذ في غاية الظهور

**والدوا**م والقوة . فالشيء المديم للصورة جملة هو الهيولي والمادة ، ولا شيء من الحياة أفيها وهي شبيهة بالعدم ، والشيء المتقوم بصورة واحدة هي الاسطقصات الأربع وهي في أول مراتب الوجود في عالم الكوري والفساد ومنها تتركب الأشياء ذرات الصور الكثيرة. وهذه الاسطقصات ضعيفة الحياة جداً ، إذ ليست تتحرك إلا حركة واحدة ، وإنما كانت ضميفة الحياة جداً لأن لكل واحد منها ضداً ظاهر العناد يخالفه في مقتضى طبيعته ، ويطلب أن يفير صورته . فوجـــوده لذلك غير متمكن ، وحياته ضعيفة ، والنبات أقوى حياة منه والحيوان أظهر حياة منه. وذلك أن ما كان من هذه المركبات تغلب علمه طبيعة اسطقص واحد، فلقوته فيه يغلب طبائع الاسطقصات الباقية ، ويبطل قواها ، ويصير ذلك المركب في حكم الأسطقص الغالب ، فلا يستأهل لأجل ذلك من الحماة إلا شيئًا يسيراً ، كما أن ذلك الاسطقص لا يستأهل من الحماة إلا يسيراً ضعيفاً وما كان من هذه المركبات لا تغلب عليه طبيعة اسطقص واحد منها ، فإن الاسطقصات تكون فيه متعادلة متكافئة لا يبطل أحدها قوة الآخر بأكثر بما يبطل ذلك الآخر قوته ، بل يفعل بعضها في بعض فعلا متساوياً ، فلا يكون فعل أحد الاسطقصات أظهر فيه ، ولا يستولى علمه أحدها ، فيكون بعيد الشبه من كل واحد من الأسطقصات ، فكأنه لا مضادة الصورته ، فيستأهل الحياة بذلك . ومتى زاد هذا الاعتدال وكان أتم وأبعد من الانحراف ، كان بعده عن أرب يوجد له ضد أكثر ، وكانت حياته أكمل .

ولما كان الروح الحيواني الذي مسكنه القلب ، شديد الاعتدال ، لأنه ألطف من الأرض والماء ، وأغلظ من النار والهـــواء ، صار في حكم الوسط ولم يضاده شيء من الأسطقصات مضادة بينة . فاستعد بذلك لصورة الحيوانية ، فرأى أن الواجب على ذلك أن يكون أعدل ما في

هذه الأرواح الحيوانية مستعداً لأتم ما يكون من الحياة في عالم الكون والفساد، وأن يكون ذلك الروح قريباً من أن يقال إنه لا ضد لصورته، فيشبه لذلك هذه الأجسام الساوية التي لا ضد لصورها؛ ويكون روح ذلك الحيوان، وكأنه وسط بالحقيقة بين الأسطقصات التي لا تتحرك إلى جهة العلو على الإطلاق، ولا إلى جهة السفل، بل لو أمكن أن يجعل في وسط المسافة التي بين المراكز وأعلى ما تنتهي إليه النار في جهة العلو ولم يطرأ عليه فساد، لثبت هناك ولم يطلب الصعود ولا النزول. ولو تحرك في المكان، لتحرك حول الوسط كا تتحرك الأجسام الساوية، ولو تحرك في الوضع، لتحرك على نفسه، وكان كروي الشكل إذ لا يمكن غير ذلك، فإذن هو شديد الشبه بالأجسام الساوية.

ولما كان قد اعتبر أحوال الحيوان ، ولم ير فيها ما يظن به أنه شعر بالموجود الواحب الوجود، وقد كان علم من ذاته أنها قد شمرت به ، قطع بذلك على أنه هو الحيوان المعتدل الروح ، الشبيه بالأجسام السهاوية وتبين له أنه نوع مباين لسائر أنواع الحيوان، وأنه إنما خلق لغاية أخرى ، وأعد لأمر عظيم ، لم يعد له شيء من أنواع الحيـــوان ، وكفى بــه شرفاً أن يكون أخس جزأيه ــ وهـــو الجسماني ــ أشبه الأشياء بالجواهر السهاوية الخارجة عـن عالم الكون والفساد ، المنزهة عن حوادث النقص والاستحالة والتغير! وأما أشرف جزأيه ، فهو الشيء الذي به عرف الموجود الواجب الوجـــود ، وهذا الشيء العـــارف، أمر رباني إلهي لا يستحيل ولا يلحقه الفساد، ولا يوصف بشيء مما توصف به الأجسام، ولا يدرك بشيء من الحواس، ولا يتخيل ولا يتوصل إلى معرفته بآلة سواه، بل يتوصل إليه به ؟ فهو العارف والمعروف، والمرفة؛ وهو العالم، والمعلوم، والعلم، لا يتباين في شيء من ذلك ، ، إذ التباين والانفصال من صفات الأجسام ولواحقها ؛ ولا جسم هنالك ولا صفة جسم ولا لاحقاً بجسم! فلما تبين له الوجه الذي اختص به من بين سائر اصناف الحيوان بمشابهة الأجسام السهاوية، رأى أن الواجب عليه أن يتقبلها ويحاكي أفعالها، ويتشبه بها جهده. وكذلك رأى أنه يجزئه الأشرف الذي به عرف الموجود الواجب الوجود، فيه شبه ما منه من حيث هو منزه عن صفات الأجسام، كا أن الواجب الوجود منزه عنها، فرأى أيضا أنه يجب عليه أن يسعى في تحصيل صفاته لنفسه من أي وجه أمكن، وأن يتخلق بأخلاقه ويقتدي بأفماله، ويجد في تنفيذ إرادته، ويسلم الأمر له، ويرضى يجميع حكمه، رضا من قلب ظاهراً وباطنا، بحيث يسر به وإن كان مؤلماً لجسمه وضاراً به ومتلفاً لبدنه بالجلة.

وكذلك أيضاً رأى أن فيه شبها من ساثر أنواع الحيــوان بجرئه الحسيس الذي هو من عالم الكون والفساد، وهو البدن المظلم الكثيف، الذي يطالبه بأنواع المحسوسات من المطلوب والمشروب والمنكوح، ورأى أيضا أن ذلك البدن لم يخلق له عبثا ولا قرن به لأمر باطل، وأنه يجب عليه أن يتفقده ويصلح من شأنه. وهذا التفقد لا يكون منه إلا بفعل يشبه أفعال سائر الحيوان، فاتجهت عنده الأعمال التي يجب عليه أن يفعلها نحو ثلاثة أغراض:

- ١ إما عمل يتشبه به بالحيوان غير الناطق.
- ٧ ـ وإما عمل يتشبه به بالأجسام السهاوية .
- ٣ ــ وإما عمل يتشبه به بالموجود الواجب الوجود.

فالتشبه الاول: يجب عليه من حيث له البدن الظلم ذو الاعضاء المنقسمة ، والقوى الختلفة ، والمنازع المتفننة .

والتشبه الثاني: يجب عليه من حيث له الروح الحيواني الذي مسكنه

القلب ، وهو مبدأ لسائر البدن ، ولما فيه من القوى .

والتشبه الثالث : يجب عليه من حيث هو هو ، أي : من حيث. مو الذات التي بها عرف ذلك الموجود الواجب الوجود .

وكان أولاً قد وقف على أن سمادته وفوزه من الشقاء، إنما هي في دوام المشاهدة لهذا الموجود الواجب الوجود، حتى يكـــون بحيث لا يعرض عنه طرفة عين.

ثم انه نظر في الوجه الذي يتأتى له به هذا الدرام ، فأخر له الله الله يجب عليه الاعتال في هذه الأقسام الثلاثة من التشبهات:

اما التشبه الاول فلا يحصل له به شيء من هذه المشاهدة ، بل هو حمارف عنها وعائق دونها ، إذ هو تصرف في الأمسور المحسوسة ، والأمسور المحسوسة كلها حجب ممترضة دون تلك المشاهدة ؛ وإغا احتيج إلى هذا التشبه لاستدامة هذا الروح الحيسواني الذي يحصل به التشبه الثاني بالأجسام السهاوية . فالضرورة تدعو إليه من هذا الطريق ، ولو كان لا يخلو من تلك المضرة .

واما التشبه الثاني فيحصل له به حظ عظيم من المشاهدة على الدوام ؟ لكنها مشاهدة يخالطها شوب ؟ إذ من يشاهد ذلك النحو من المشاهدة على الدوام ، فهو مع تلك المشاهدة يمقل ذاته ويلتفت إليها حسبا يتبين بعد هذا .

واما التشبه انثالث فتحصل به المشاهدة الصرفة ، والاستفراق المحض الذي لا التفات فيه بوجه من الوجود ، إلا إلى الموجود الواجب الوجود، والذي يشاهد هذه المشاهدة قد غابت عنه ذات نفسه رفسيت وتلاشت.

وكذلك سائر الذوات ، كثيرة كانت أو قليلة ، إلا ذات الواحد الحق الواجب الوجود ، جل وتعالى وعز .

فلما تبين له أن مطلوبه الأقصى هو هذا التشبه الثالث ، وأنه لا يحصل له إلا بعد التمرن والاعتمال مدة طويلة في التشبه الثاني ، وأن هذه المدة لا تدوم له إلا بالتشبه الأول ، وعلم أن التشبه الأول – وإن كان ضروريا ، فإنه عائق بذاته وإن كان معينا بالعرض لا بالذات لكنه ضروري – فألزم نفسه أن لا يجعل لها خطا من هذا التشبه الأول ، إلا بقدر الضرورة ، وهي الكفاية التي لا بقاء للروح الحيواني بأقل منها.

ووجد ما تدعو إليه الضرورة في بقاء هذا الروح أمرين:

احدهما: ما يمده من داخل ويخلف عليه بدل ما يتحلل منه وهو الغذاء ·

والآخر : ما يقيه من خارج ، ويدفع عنه وجوه الأذى : من البرد والحر والمطر ولفح الشمس والحيوانات المؤذية ونحو ذلك . ورأى أنه إن تناول ضرورية من هذه جزافا كيفيا اتفق ، ربما وقع في السرف وأخذ فوق الكفاية . فكان سعبه على نفسه من حيث لا يشعر ، فرأى أن الحزم له أن يفرض لنفسه فيها حدوداً لا يتعداها ، ومقادير لا يتجاوزها ، وبان له أن الفرض يجب أن يكون في جنس ما يتغذى به . وأي شيء يكون وفي مقداره وفي المدة التي تكون بين المودات إليه .

فنظر أولاً في أجناس ما به يتغذى فرآها ثلاثة أضرب:

١ - إما نبات لم يكمل بعد نضجه ولم ينته إلى غاية تمامه ، وهي
 أصناف البقول الرطبة التي يمكن الاغتذاء بها .

٢ -- وإما ثمرات النبات الذي قد تم وتناهى وأخرج بذره ليتكون منه آخر من نوعه حفظاً له ، وهي أصناف الفواكه رطبها ويابسها .

٣ - وإما حيوان من الحيوانات التي يتغذى بها : إما البرية وإما البحرية .

وكان قد صح عنده أن هذه الأجناس كلها ، من فعل ذلك الموجود الواجب الوجود الذي تبين له أن سعادته في القرب منه ، وطلب التشبه به ، ولا محالة أن الاغتذاء بها مما يقطعها عن كالها ويحول بينها وبين الغاية القصوى المقصودة بها . فكان ذلك اعتراض علَّى فعل الفاعل . وهذا الاعتراض مضاد لما يطلبه من القرب منه والتشبه به. فرأى أن الصواب كان له لو أمكن أن يمتنع عن الغذاء جملة واحدة لكنه لما لم يكنه ذلك ، لأنه إن امتنع عنه آل ذلك إلى فساد جسمه ، فيكون ذلك اعتراضاً على فاعلم أشد من الأول ، إذ هــو أشرف من تلك الأشياء الأخر التي يكون فسادها سببًا لبقائه . فاستسهل أيسر الضررين. وتسامح في أخف الاعتراضين ، ورأى أن يأخذ من هذه الأجناس إذا عدمت أيها تيسر بالقدر الذي يتبين له بعد هذا. فأما إن كانت كلها موجودة فينبغي له حينئذ أن يتثبت ويتخير منها ما لم يكن في أخذه كبير اعتراض على فمل الفاعل ، وذلك مثل لحوم الفواكه التي قد تناهت في الطيب، وصلح ما فيها من البزر لتوليد المثل على شرط التحفظ بذلك البزر ، بأن لا يأكله ولا يفسده ولا يلقيه في موضع لا يصلح للنبات ، مثل الصفاة والسبخة ونحوهما فإن تعذر عليه وجود مثل هذه الثمرات ذات الطعم الغاذي ، كالتفاح والكمثرى والإجاص ونحوها ، كان له عند ذلك أن ياكل إما من الثمرات التي لا يغذو منها إلا نفس البزر ، كالجوز والقسطل، وإما من البقول التي لم تصل بعد حدكالها. والشرط عليه في هذين أن يقصد أكثرها وجوداً وأقواها توليداً ، وأن لا يستأصل أصولها ولا يفني بزرها. فإن عدم هذه ، فله أن يأخذ من الحيوان أو من بيضه ، والشرط عليه في الحيوان أن يأخذ من أكثره وجوداً ، ولا يستأصل منه نوعاً بأسره .

هذا ما رآه في جنس ما يتغلى به:

واما المقدار فرأى أن يكون مجسب ما يسد خلة الجوع ولا يزيد عليها.

واما الزمان الذي بين كل عودتين ، فرأى أنه إذا أخذ عن حاجته من الغذاء ، أن يقيم عليه ولا بتعرض لسواه ، حتى يلحقه ضعف يقطع به عن بعض الأعمال التي تجب عليه في التشبه الثاني ، وهي التي يأتي ذكرها بعد هذا .

فأما ما تدعو إليه الضرورة في بقاء الروح الحيواني بما يقيه من خارج ، فكان الخطب فيه عليه يسيراً : إذ كان مكتسباً بالجاود ، وقد كان له مسكن يقيه بما يرد عليه من خارج ، فاكتفى بذلك ولم ير الاشتغال به ، والتزم في غذائه القوانين التي رسمها لنفسه ، وهي التي تقدم شرحها .

ثم أخذ في العمل الثاني، وهو التشبه بالأجسام السهاوية والاقتداء بها، والتقيد لصفاتها، وتتبع أوصافها، فانحصرت عنده في ثلاثة أضرب:

الضرب الاول: أوصاف لها بالإضافة ما تحتها من عسالم الكون والفساد، وبما تعطيه إياه من التسخين بالذات، أو التبريد بالعرض، والإضاءة والتلطيف والتكثيف، إلى سائر ما تفعل فيه من الأمور التي بها يستعد لفيضان الصور الروحانية عليه من عنسد الفاعل الواجب الوجود.

والضرب الثاني : أرصاف لها في ذاتها ، مثل كونها شفافة وناصعة وطاهرة منزهة عن الكدر وضروب الرجس ، ومتحركة بالاستدارة بمضها على مركز نفسها وبعضها على مركز غيرها .

والعمرب الثالث: أرصاف لها بالإضافة إلى الموجود الواجب الوجود؛ مثل كونها تشاهده مشاهدة داغة، وتعرض عنه، وتتشوق إليه، وتتصرف بحكمه وتتسخر في تتمم إرادته، ولا تتحرك إلا بمشيئته وفي قبضته. فجعل يتشبه بها جهده في كل واحد من هذه الأضرب الثلاثة.

اما الصرب الاول: فكان تشبه بها فيه: ان ألزم نفسه أن لا يرى ذا حاجة أو عاهة أو مضرة ، أو ذا عائق من الحيوان أو النبات ، وهو يقدر على إزالتها عنه إلا ويزيلها . فمق وقع بصره على نبات قد حجبه عن الشمس حاجب أو تعلق به نبات آخر يؤذيه ، أو عطش عطشاً يكاد يفسده ، أزال عنه ذلك الحاجب إن كان بما يزال ، وفصل بينه وبين ذلك المؤذي بفاصل لا يضر المؤذي ، وتعهده بالسقي ما أمكنه . ومتى وقع بصره على حيوان قد أرهقة سبع أو نشب به ناشب ، أو تعلق به شوك ، أو سقط في عينيه أو أدنيه شيه يؤذيه ، أو مسه ظمأ أو جوع ، تكفل بإزلة ذلك كله عنه جهده وأطعمه وسقاه .

ومتى وقع بصره على ماء يسيل إلى سقي نبات أو حيوان وقد عاقه عسن ممره ذلك عائق : من حجر سقط فيه ، أو جرف انهار عليه ، أزال ذلك كله عنه . وما زال يمن في هذا النوع من ضروب. التشبه حتى بلغ فيه الغاية .

وأما الضرب الثاني: فكان تشبه بها فيه، ان ألزم نفسه دوام الطهارة وإزالة الدنس والرجس عن جسمه والاغتسال بالماء في أكثر

الأوقات ، وتنظيف ما كان من أظفاره وأسنانه ومغابن بدنه ، وتطبيبها عا أمكنه من طيب النبات وصنوف الدواهن العطرة ، وتعهد لباسه بالتنظيف والتطبيب حتى كان يتلألاً حسناً وجمالاً ونظافة وطيباً .

والتزم مع ذلك ضروب الحركة على الاستدارة: فتارة كان يطوف بالجزيرة ويدور على ساحلها ويسيح بأكنافها وتارة كان يطوف ببيته وأو ببعض الكدى أدواراً معدودة: إما مشياً وإما هرولة وتارة يدور على نفسه حتى يغشى عليه.

وأما الصوب الثالث: فكان تشبه بها فيه ، ان كان يلازم الفكرة في ذلك الموجود الواجب الوجود ، ثم يقطع علائق المحسوسات . ويغمض عينه ، ويسد أذنيه ، ويضرب جهده عن تتبع الخيال ، ويروم ببلغ طاقته أن لا يفكر في شيء سواه ، ولا يشرك به أحداً ويستمين على ذلك بالاستدارة على نفسه والاستحثاث فيها . فكان إذا اشتد في الاستدارة ، غابت عنه جميع المحسوسات ، وضعف الخيال ، وسائر القوى التي تحتاج إلى الآلات الجسمانية ، وقوى فعل ذاته – التي هي بربئة من الجسم - فكانت في بمض الاوقات فكرته قد تخلص عن الشوب ويشاهد بها الموجود ، ثم تكر عليه القوى الجسمانية فنفسد عليه حاله ، وترده الى أسفل السافلين . فيمود من ذي قبل ، فإن لحقه ضعف يقطع به عن غرضه تناول بعض الاغذية عن الشرائط المذكورة . ثم انتقل الى عن غرضه تناول بعض الاغذية عن الشرائط المذكورة . ثم انتقل الى مئ التشبه بالاجسام السهاوية بالاضراب الثلاثة المذكورة .

ودأب على ذلك مدة وهو يجاهد قواه الجسهانية وتجاهده ، وينازعها وتنازعها وتنازعها وفي الاوقات التي يكون له عليها الظهور ، وتتخلص فكرته من الشوب ، يلوح له شيء من أحوال أهل التشبه الثالث ؛ ثم جعل يطلب التشبه الثالث ، ويسمى في تحصيله ، فينظر في صفات الموجود

الواجب الوجود. وقد كان تبين له أثناء نظره العلمي قبل الشروع في العمل ، أنها على ضربين : اما صفة ثبوت كالعلم والقدرة والحكمة ؛ واما صفة سلب ، كتنزه عن الجسمانية وعن صفات الاجسام ولواحقها وما يتعلق بها ، ولو على بعد .

وان صفات الثبوت يشترط فيها هذا التنزيه حتى لا يكون فيها شيء من صفات الاجسام التي من جملتها الكثرة ، فلا تتكثر ذاته بهذه الصفات الثبوتية ، بل ترجع كلها الى معنى واحد هي حقيقة ذاته . فجعل يطلب كيف يتشبه به في كل واحد من هذين الضربين .

أما صفات الإيجاب، فلما علم انها كلها راجعة الى حقيقة ذاته، وانه لا كثرة فيها بوجه من الوجوه، اذ الكثرة من صفات الاجسام؛ وعلم ان علمه بذاته؛ ليس معنى زائداً على ذاته، بل ذاته هي علمه بذاته هو ذاته، تبين له أنه ان أمكنه هو أن يعلم ذاته، فليس ذلك العلم الذي علم به ذاته معنى زائداً على ذاته، بل هو هو ا فرأى أن التشبه به من صفات الإيجاب، هو أن يعلمه فقط دون أن يشرك به شيئاً من صفات الإيجاب، هو أن يعلمه فقط دون أن يشرك به شيئاً من صفات الإجسام؛ فأخذ نفسه بذلك.

وأما صفات السلب ، فإنها كلها راجعة الى التنزه عن الجسمية ؟ فجعل يطرح أوصاف الجسمية عن ذاته . وكان قد اطرح منها كثيراً في رياضته المتقدمة التي كان ينحسو بها التشبه بالأجسام السهوية . إلا أنه أبقى منها بقايا كثيرة : كحركة الاستدارة – والحركة من أخص صفات الأجسام – وكالاعتناء بأمر الحيوان والنبات والرحمسة لها ، والاهتام بإزالة عوائقها . فإن هذه أيضاً من صفات الأجسام ، إذ لا يراها أولا بقوة هي جسمانية ، ثم يكدح في أمرها بقوة جسمانية أيضاً . فأخذ في طرح ذلك كله عن نفسه ، إذ هي بجملتها مما لا يليق بهذه الحالة في طرح ذلك كله عن نفسه ، إذ هي بجملتها مما لا يليق بهذه الحالة

التي يطلبها الآن. وما زال يقتصر على السكون في قصر مغارته مطرقاً، غاضاً بصره ، معرضاً عن جميع المحسوسات والقوى الجسانية ، مجتمع الهم والفكرة في الموجود الواجب الوجود وحده دون شركة ؟ فمتى سنح لخياله سانح سواه ، طرده عن خياله جهده ، ودافعه وراض نفسه على ذلك ، ودأب فيه مدة طويلة ، بحيث قر عليه عدة أيام لا يتغذى فيها ولا يتحرك. وفي خلال شدة مجاهدته هذه ربما كانت تغيب عن ذكره وفكره جميع الأشياء إلا ذاته ، فانها كانت لا تغيب عنه في وقت استغراقه بمشاهدة الموجود الأول الحق الواجب الوجود. فعان يسوءه ذلك ، ويعلم أنه شوب في المشاهدة المحضة ، وشركة في الملاحظة. وما زال يطلب الفناء عن نفسه والاخلاص في مشاهدة الحق ، حتى تأتى له ذلك ، وغابت عن ذكره وفكره السهاوات والأرض وما بينهما ، وجميم الصور الروحانية والقوى الجسمانية ، وجميع القوى المفارقة للمواد ، والتي هي الدّوات العارفة بالموجود الحق ؛ وغابت ذاته في جملة تلك الذرات ، وتلاشى الكل واضمحل ، وصار هباء منثوراً ، ولم يبق إلا الواحد الحق الموجود الثابت الوجود . وهو يقول بقوله الذي ليس ممنى زائداً على ذاته : « لِمَن أَنْ لَلْكُ ٱلْيَوْمَ؟ للهِ ٱلْوَاحِدِ ٱلْقَهَّارِ ! » ففهم كلامه وسمع نداءه ولم يمنعه عن فهمه كونه لا يعرف الكلام، ولا يتكلم. واستغرق في حالته هذه وشاهد ما لا عين رأت ولا أذن سمعت! ولا خطر على قلب بشر . فلا تعلق قلبك بوصف أمر لم يخطر على قلب بشر ، فإن كثيراً من الأمور التي تخطر على قلوب البشر قد يتعذر وصفها ، فكيف بأمر لا سبيل الى خطوره على القلب، ولا هو من حاله ولا من طـــوره! ؟ ولست أعني بالقلب جسم القلب ، ولا الروح التي في تجويفه بل أعني

۱ – غافر : ۱۹.

صورة تلك الروح الفائضة بقواها على بدن الإنسان ، فإن كل واحد من هذه الثلاثة قد يقال له وقلب ، ولكن لا سبيل لخطور ذلك الأمر على واحد من هذه الثلاثة ، ولا يتأتى التعبير الا عما خطر عليها . ومن رام التعبير عن تلك الحال ، فقد رام مستحيلا وهو بمنزلة من يريد أن يذوق الألوان من حيث هي ألوان ، ويطلب أن يكون السواد مثلا حلوا أو حامضاً . لكنا ، مع ذلك ، لا نخليك عسن اشارات نومى ، بها الى ما شاهده من عجائب ذلك المقام م على سبيل ضرب المثل ، لا على سبيل قرع باب الحقيقة ، اذ لا سبيل الى التحقق بما في ذلك المقام الا بالوصول اليه .

فاصنع الآن بسمع قلبك، وحدق ببصر عقلك الى ما أشير به اليك لملك ان تجد منه هدياً يلقيك على جادة الطريق ا وشرطي عايك أن لا تطلب مني في هذا الوقت مزيد بيان بالمشافهة على ما أودعه هـذه الأوراق فإن المجال ضيق، والتحكم بالألفاظ على أمر ليس من ثأنه أن يلفظ به خطر.

### اشارات من عجائب المشاهدة

عاقول: انه لما فني عن ذاته وعن جميع الذرات ولم ير في الوجود الا الواحد الحي الفيوم، وشاهد ما شاهد، ثم عاد الى ملاحظة الأغيار عندما أفاق من حاله تلك التي هي شبيهة بالسكر، خطر بباله أنه لا ذات له يغاير بها ذات الحق تعالى، وأن حقيقة ذاته هي ذات الحق، وان الشيء الذي كان يظن أولا أنه ذاته المغايرة لذات الحق، ليس شيئاً في الحقيقة، بل ليس ثم شيء الا ذات الحق، وأن ذلك عنزلة

نور الشَّمس الذي يقع على الأجسام الكثيفة فتراه يظهر فيها. فإنه وان نسب الى الجسم الذي ظهر فيه ، فليس هو في الحقيقة شيئًا سوى نور الشمس . وان زال ذلك الجسم زال نوره وبقي نور الشمس بحاله لم ينقص عند حضور ذلك الجسم ولم يزد عند مغيبه. ومتى حدث جسم يصلح لقبول ذلك النور ، قبله ، فإذا عدم الجسم عدم ذلك القبول ، ولم يكن له معنى ، وتقوى عنده هذا الظن بما قد كان بان له من أن ذات الحق ، عز وجل ، لا تتكثر بوجه من الوجوه ، وان علمه بذاته ، هو ذاته بعينها . فازم عنده من هذا ان من حصل عنده العلم بذاته ، فقد حصلت عند ذاته ، وقد كان حصل عنده العلم فحصلت عنده الذات. وهذه الذات لا تحصل إلا عند ذاتها ، ونفس حصولها هو الذات ؛ فاذن هو الذات بعينها . وكذلك جميع الذوات المفارقة للمادة العارفة بتلك الذات الحقة التي كان يراها أولاً كثيرة ، وصارت عنده بهذا الظن شيئًا واحداً. وكادت هذه الشبهة ترسخ في نفسه لولا أن تداركه الله برحمته وتلافاه بهدايته: فعلم أن هذه الشبهة إنما ثارت عنده من بقايا ظلمة الأجسام، وكدورة المحسوسات. فان الكثير والقليل والواحد والوحـــدة ، والجمع والاجتماع ، والافتراق ، هي كلها من صفات الأجسام ، وتلك الذوات المفارقة العارفة بذات الحق ، عز وجـــل ، لبراءتها عن المادة ، لا يجب أن يقال انها كثيرة ، ولا واحد. لأن الكثرة إنما هي مغايرة الذوات بمضها لبعض ، والوحدة أيضاً لا تكون إلا بالاتصال. ولا يفهم شيء من ذلك إلا في المعاني المركبة المتلبسة بالمادة ، غير أن العبارة في هذا الموضع قد تضيق جداً لأنك إن عبرت عن تلك الذرات المفارقة بصيغة الجمع حسب لفظنا هذا، أوهم ذلك معنى الكثرة فيها ، وهي بريئة عن الكثرة . وإن أنت عبرت بصيغة الإفراد ، أوهم ذلك معنى الاتحاد ، وهو مستحيل عليها . وكأني بمن بقف على هذا الموضع من الخفافيش الذين تظلم الشمس في أعينهم يتحرك

في سلسلة جنونه ، ويقول : لقد أفرطت تدقيقك حتى أنك قد انخلعت عن غريزة العقلاء ، واطرحت حكم المعقول ، فان من أحكام العقل ان الشيء اما واحد واما كثير، فليتئد في غلوائه، وليكف من غرب لسانه وليتهم نفسه ، وليمتبر بالعالم المحسوس الخسيس الذي هو بين أطباقه بنحو ما اعتبر به «حي بن يقظان ، حيث كان ينظر فيسه بنظره فيراه كثيراً كثرة لا تنحصر ولا تدخل تحت حد، ثم ينظر فيه بنظر آخر ، فيراه واحداً . وبقي في ذلك متردداً ولم يمكنه أن يقطع عليه بأحد الوصفين دون الآخر . هذا والعالم المحسوس منشأ الجمع والإفراد، وفيه تفهم حقيقتها وفيه الانفصال والاتصال، والتحيز والمغايرة ، والاتفاق والاختلاف ، فما ظنه بالعلم الإلهي الذي لا يقال فيه كل ولا بعض ، ولا ينطق في أمره بلفظ من الألفاظ المسموعة ، الا وتوهم فيــــه شيء على خلاف الحقيقة ؛ فلا يعرفه الا من شاهده ؛ ولا تثبت حقيقته الاعند من حصل فيه. وأما قوله: ﴿ حتى انخلمت عن غريزة المقلاء ، واطرحت حكم المقـــول ، فنحن نسلم له ذلك ، وناتركه مع عقله وعقلائه ، فإن العقل الذي يعنيه هو وأمثاله ، إنما هو القوة الناطقة التي تتصفح أشخاص الموجودات المحسوسة ، وتقتنص منها المعنى الكلي . والعقلاء الذين يعنيهم ، هم الذين ينظرون بهذا النظر والنمط الذي كلامنا فيه فوق هذا كله ، فليسد عنه سمعه من لا يعرف سوى المحسوسات وكلياتها، وليرجع الى فريقه الذين ﴿ يَعْلَمُ وَنَّ ظَاهِراً مِنَ ٱلْخَيَاةِ . وهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ » ` .

فان كنت بمن يقنع بهذا النوع من التلويح والإشارة الى ما في العالم

١ – الروم : ٧ .

الإلهي ، ولا تحمل الفاظنا من المعاني على ما جرت العادة بها في تحميلها الياه ، فنحن نزيدك شيئًا مما شاهده « حي بن يقظان ، في مقام أولي الصدق الذي تقدم ذكره ، فنقول :

انه بعد الاستغراق المحض والفناء التام وحقيقة الوصول شاهد للفلك الأعلى الذي لا جسم وراءه ذاتا بريئة عن المادة ليست هي ذات الواحد الحق ولا هي نفس الفلك ولا هي غيرها وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة من المرائي الصقيلة فانها ليست هي الشمس ولا المرآة ولاهي غيرهما ورأى لذات ذلك الفلك المفارقة من الكمال والبهاء والحسن ما يعظم عصن أن يوصف بلسان ويدق أن يكسى مجرف أو صوت ورآها في غاية من اللذة والسرور والغبطة والفرح عشاهدة ذات الحق جل جلاله .

وشاهد أيضاً الفلك الذي يليه ، وهو فلك الكواكب الثابتة ، ذاتا بريئة عن المادة أيضاً ، ليست هي ذات الواحد الحق ، ولا ذات الفلك الأعلى المفارقة ، ولا نفسه ، ولا هي غيرها . وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قد انعكست اليها الصورة من مرآة أخرى مقابلة الشمس ، ورأى لهذه الذات أيضاً من البهاء والحسن واللذة مثل ما رأى لتلك التي للفلك الأعلى . وشاهد أيضاً للفلك الذي يلي هذا ، وهو فلك زحل ذاتاً مفارقة للهادة ليست هي شيئاً من الذوات التي شاهده قبلها ولا هي غيرها ؛ وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قد انعكست اليها الصورة من مرآة قد انعكست اليها الصورة من مرآة مقابلة للشمس ؛ ورأى لهذه الذات أيضاً مثل ما رأى لما قبلها من البهاء والمذة . وما زال يشاهد لكل فلك ذاتاً مفارقة بريئة عن المادة ليست هي شيئاً من الذوات التي قبلها ولا هي غيرها وكأنها صورة الشمس التي تنعكس من مرآة على مرآة ، على رتب مرتبة بحسب ترتيب الأفلاك .

110

وشاهد لكل ذات من هذه الذوات من الحسن والبهاء ، واللذة والفرح ، ما لا عين رأت ، ولا أذن سممت ، ولا خطر على قلب بشر ؛ الى أن انتهى الى عالم الكون والفساد ، وهو جميعه حشو فلك القمر . فرأى له ذاتاً بريئة عن المادة ليست شيئاً من الذرات التي شاهدها قبلها ، ولا هي سواها . ولهذه الذات سبعون ألف وجه ، في كل فم ، سبعون ألف لسان، يسبح بها ذات الواحد الحق، ويقدسها ويمجدها، لا يفتر؛ ورأى لهذه الذات ، التي توهم فيها الكثرة وليست كثيرة ، من الكمال واللذة ، مثل الذي رآه لما قبلها . وكأن هذه الذات صورة الشمس التي قظهر في ماء مترجرج، قد انعكست إليها الصورة من آخر المرايا التي انتهى اليها الانعكاس على الترتيب المتقدم من المرآة الأولى التي قابلت الشمس بعينها ؟ ثم شاهد لنفسه ذاتاً مفارقة ؟ لو جاز أن تتبعض ذات السبمين ألف وجه ٤ لقلنا إنها بعضها . ولولا أن هذه الذات حدثت بعد أن لم تكن ، لقلنا إنها هي ! ولولا اختصاصها ببدنه عند حدوثه ، لقلنا إنها لم تحدث ! وشاهد في هذه الرتبة ذواتاً ؛ مثل ذاته ؛ لأجسام كانت ثم اضمحت ، ولأجسام لم تزل معه في الوجود ، وهي من الكثرة بحيث لا تتناهى إن جاز أن يقال لها كثيرة ، أو هي كلها متحدة إن جاز أن يقال لها واحدة . ورأى لذاته ولتلك الذوات التي في رتبته من ألحسن والبهاء واللذة غير المتناهية ، ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، ولا يصفه الواصفون ، ولا يعقله إلا الواصلون المارفون. وشاهد ذواتاً كثيرة مفارقة للمادة كأنها مرايا صدثة ، قد ران عليها الخبث ، وهي مع ذلك مستدبرة للمرايا الصقيلة التي ارتسمت فيها صورة الشمس، ومولية عنها بوجوهها، ورأى لهذه الذوات من القبح والنقص ما لم يقم ٰقط بباله ؛ ورآها في آلام لا تنقضي ، وحسرات لا تنمحي ؛ قُد أحاط بها سرادق المذاب ، وأحرقتها نار الحجاب ، ونشرت بمناشير بين الانزعاج والانجذاب. وشاهد هنا ذواتاً سوى هذه

الممذبة تلوح ثم تضمحل ، وتنعقد ثم تنحل ، فنثبت فيها وأنعم النظر إليها ، فرأى هولا عظيما وخطباً جسيما ، وخلقاً حثيثًا ، وأحكاماً بليغة ، وتسوية ونفخاً وإنشاء ونسخاً فما هو إلا أن ثبت قليلا، فعادت إليه حواسه ، وتنبه من حاله تلك التي كانت شبيهة بالغشي ، وزلت قدمه عن ذلك المقام ، ولاح له العالم المحسوس ، وغاب عنه العالم الإلهي : إذ لم يمكن اجتماعها في حال واحد، إذ الدنيا والآخرة كضرتين، إن أرضيت ، إحداهما أسخطت الأخرى ، فان قلت يظهر بما حكيته من هذه المشاهدة ، أن الذوات المفارقة إن كانت لجسم دائم الوجـــود لا يفسد ، كالأفلاك ، كانت هي دائمة الوجود ؛ وإن كانت لجسم يؤول إلى الفساد كالحيوان الناطق ، فسدت هي واضمحلت وتلاشت ، حسبا مثلت به في مرايا الانعكاس، فان الصورة لا ثبات لها الا بثبات المرآة، فاذا فسدت المرآة صح فساد الصورة واضمحلت هي ؛ فأقول لك : ما أسرع ما نسيت المهد، وحلت عن الربط. ألم نقدم إليك أن مجال العبارة هنا ضيق ، وأن الألفاظ على كل حال توهم غير الحقيقة وذلك الذي توهمته انما أوقمك فيه، أن جعلت المثال والممثل به على حكم واحدمن جميع الوجوه. ولا ينبغي أن يفعل ذلك في أصناف المخاطبات الممتادة ، فكيف هاهنا والشمس ونورها، وصورتها وتشكلها، والمرايا والصور الحاصلة فيها ، كلما أمور غير مفارقة للاجسام ، ولا قوام لها الا بها وفيها ؟ فلذلك افتقرت في وجودها اليها وبطلت ببطلانها .

وأما الذوات الإلهية ، والروح الربانية ، فانها كلها بريئة عن الأجسام ولواحقها ومنزهة غاية التنزيه عنها ، فلا ارتباط ولا تعلق لها بها ، وسواء بالإضافة إليها بطلان الأجسام أو ثبوتها ، ووجودها أو عدمها ؛ وإنما اوتباطها وتعلقها بذات الواحد الحق الموجود ، الذي هسو أولها ومبدؤها وسببها وموجدها ، وهو يعطيها الدوام ويمدها بالبقاء والتسرمد ولا حاجة بها إلى الأجسام بل الأجسام محتاجة إليها . ولو جاز عدمها

لعدمت الأجسام فانها هي مباديها ، كا أنه لو جاز أن تعسدم ذات الواحد الحق – تعالى وتقدس عن ذلك ؛ لا إله إلا هو! – لعدمت هذه الذوات كلها ، ولعدمت الأجسام ، ولعدم العالم الحسوس وإن كان يبق موجود ، إذ الكل مرتبط بعضه ببعض . والعالم المحسوس وإن كان تابعاً للعالم الإلهي ، شبيه الظل له ؛ والعالم الإلهي مستغن عنه وبريء منه فانه مع ذلك قد يستحيل فرض عدمه ، إذ هو لا محالة تابع للعالم الإلهي ؛ وإنما فساده أن يبدل ، لا أن يعدم بالجسلة ، وبذلك نطق الكتاب العزيز حيثًا وقع هسذا المعنى منه في تسبير الجبال وتصييرها لكتاب العزيز حيثًا وقع هسذا المعنى منه في تسبير الجبال وتصييرها كالعهن والناس كالفراش . وتكوير الشمس والقمر ، وتفجير البحار يوم تبدل الأرض والسموت .

#### \*\*\*

فهذا القدر هــو الذي أمكنني الآن أن أشير إليك به فيما شاهده حي بن يقظان ، في ذلك المقام الكريم فلا تلتمس الزيادة عليه من جهة الألفاظ فان ذلك كالمتمذر.

## تمام خبر حي بن يقظان

وأما تمام خبره — فسأتلوه عليك إن شاء الله تعالى: وهو أنه لما عاد إلى العالم المحسوس، وذلك بعد جولانه حيث جال، سئم تكاليف الحياة الدنيا، واشتد شوقه للحياة القصوى، فجعل يطلب العود إلى ذلك المقام بالنحو الذي طلبه أولا حق وصل اليه بأيسر من السعي الذي وصل به أولا ودام فيه ثانيا مدة أطول من الأولى. ثم عاد إلى عالم الحس. ثم تكلف الوصول إلى مقامه بعد

ذلك فكان أيسر عليه الاولى والثانية وكان درامه أطسول. وما زال الوصول إلى ذلك المفسام الكريم بز عليه سهولة، والدوام يزيد فيه طولا مدة بعد مدة، حتى صار بحيث يصل إليه متى شاء، فكان يلازم مقامه ذلك، ولا ينتني عنه إلا لضرورة بدنه التي كان قد قللها، حتى كاد لا يوجد أقل منها. وهو في ذلك كله يتمنى أن يريحه الله عز وجل من كل بدنه الذي يدعوه إلى مفارقة مقامه ذلك، فيتخلص إلى لذته تخلصا دائما، ويبرأ عما يجده من الألم عند الإعراض عن مقامه ذلك إلى ضرورة البدن. وبقي على حالته تلك حتى أناف على سبعة أسال فلي من منشئه وذلك خسون عاماً. وحينئذ اتفقت له صحبة أسال وكان من قصته معه ما يأتي ذكره بعد هذا إن شاء الله تعالى:

#### قصة سلامان وأسال

ذكروا: أن جزيرة قريبة من الجزيرة التي ولد بها حي بن يقظان على أحد القولين المختلفين في صفة مبدئه ، انتقلت إليها ملة من الملل الصحيحة المأخوذة عن بعض الانبياء المتقدمين ، صلوات الله عليهم . وكانت ملة محاكية لجيم الموجودات الحقيقية بالامثلة المضروبة التي تعطي خيالات تلك الاشياء ، وتثبت رسومها في النفوس ، حسبا جرت به المعادة في مخاطبة الجهسور ؛ فما زالت تلك الملة تنتشر بتلك الجزيرة وتتقوى وتظهر ، حتى قام بها ملكها وهمل الناس على التزامها .

وكان قد نشأ بتلك الجزيرة فتيان من أهل الفضل والرغبة في الخير يسمى أحدهما أسالا والآخر سلامان ، فتلقيا تلك الملة وقبلاها أحسن قبول ، وأخذا على أنفسها بالتزام جميع شرائعها والمواظبة على جميع

أعمالهـــا ، واصطحما على ذلك . وكانا يتفقهان في بعض الأوقات فيما ورد من ألفاظ تلك الشريعة في صفة الله عز وجل وملائكته ، وصفات المماد والثواب والعقاب. فأما أسال منها فكان أشد غوصاً على الباطن، وأكثر عثوراً على المعانى الروحانية وأطمع في التأويل . وأما سلامان صاحبه فكان أكثر احتفاظاً بالظاهر، وأشد بعداً عن التأويل، وأوقف عن التصرف والتأمل ؟ وكلاهما بجد في الأعمال الظاهرة ، ومحاسبة النفس ، ومجاهدة الهوى . وكان في تلك الشريعة أقوال تحمل على العزلة والانفراد، وتدل على أن الفوز والنجاة فيهما ؛ وأقوال أخر تحمل على المعاشرة ، وملارمة الجماعة . فتعلق أسال بطلب العزلة ، ورجح القول بها لما كان في طباعه درام الفكرة ، وملازمة العبرة ، والغوص على المعاني . وأكثر ما كان يتأتى له أمله من ذلك بالانفراد. وتعلق سلامان بملازمة الجماعة ، ورجح القول بها لما كان في طباعه من الجبن عـن الفكرة والتصرف. فكانت ملازمته الجماعة عنده نما يدرأ الوسواس، ويزيل الظنون الممترضة. ويعيذ من همزات الشياطين . وكان اختلافها في هسدا الرأي سبب افتراقيها .

وكان أسال قد سمع عن الجزيرة التي ذكر أن حي بن يقظان تكون بها وعرف ما بها من الخصب والمرافق والهواء المعتدل ، وأن الانفراد بها يتأتى لملتمسه ؛ فأجمع على أن يرتحل اليها ويعتزل الناس بها بقية عمره فجمع ما كان له من المسال ، واكترى ببعضه مركبا تحمله الى تلك الجزيرة ، وفرق باقيه على المساكين ، وودع صاحبه سلامان وركب متن البحر فحمله الملاحون الى تلك الجزيرة ؛ ووضعوه بساحلها ؛ وانفصلوا عنها . فبقي أسال بتلك الجزيرة يعبد الله عز وجل ؛ ويعظمه ويقدسه ؛ ويفكر في أسمائه الحدى وصفاته الديليا ؛ فلا ينقطع خاطره ؛ ولا تتكدر فكرته في أسمائه الحدى وصفاته الديل من ثمرات تلك الجزيرة وصيدها ما يسد واذا احتاج الى الغذاء تناول من ثمرات تلك الجزيرة وصيدها ما يسد به جوعته ، وأقام على تلك الحال مدة وهو في أتم غبطة وأعظم أنس

بمناجاة ربه. وكان كل يوم يشاهد من ألطافه ومزايا تحفيه وتيسيره عليه في مطالبه وغذائه ما يثبت يقينه ويقر عينه. وكان في تلك المدة حي بن يقظان شديد الاستغراق في مقاماته الكريمة ؛ فكان لا يبرح عن مفارته الا مرة في الأسبوع لتناول ما سنح من الغذاء فلذلك لم يعثر عليه أسال بأول وهلة بل كان يتطوف بأكناف تلك الجزيرة ويسيح في أرجائها : فلا يرى انسيا ولا يشاهد أثراً فيزيد بذلك أنسه وتنبسط في أرجائها : فلا يرى انسيا ولا يشاهد أثراً فيزيد بذلك أنسه وتنبسط نفسه لما كان قد عزم عليه من التناهي في طلب العزلة والانفراد الى أن اتفق في بعض تلك الأوقات أن خرج حي بن يقظان لالماس غذائه وأسال قد ألم بتلك الجهة فوقع بصر كل واحد منها على الآخر.

فأما أسال فلم يشك أنه من العباد المنقطعين ، وصل الى الجزيرة لطلب العزلة عن النساس كما وصل هو اليها. فخشي ان هو تعرض له وتعرف به ، أن يكون ذلك سببًا لفساد حاله وعائقًا بينه وبين أمله وأما حي بن يقظان فلم يدر ما هو ، لأنه لم يره على صورة شيء من الحيوانات التي كان قد عاينها قبل ذلك. وكان عليه مدرعة سوداء من شعر وصوف ، فظن أنها لبـاس طبيعي . فوقف يتعجب منه ملياً وولى أسال هارباً منه خيفة أن يشغله عن حاله ٬ فاقتفى حي بن يقظان أثره لما كان في طباعه من البحث عن حقائق الأشياء. فلما رآه يشتد في الهرب. خنس عنه وتوارى ، حتى ظن أسال أنه قد انصرف عنه وتياعد من تلك الجمهة. فشرع أسال في الصلاة والقراءة ، والدعاء والبكاء، والتضرع والتواجد، حتى شغله ذلك عن كل شيء. فجمل حيي بن يقظان يتقرب منه قليلا قليلا ، وأسال لا يشعر به حتى دنا منه بحيث يسمع قراءته وتسبيحه ، ويشاهد خضوعه وبكاءه . فسمع صوتاً وحروفاً منظمة ، لم يعهد مثلها من أصناف الحيوان : ونظر الى اشكاله وتخطيطه فرآه على صورته ، وتدين له أن المدرعة التي عليه ليست جلداً طبیعیاً ، وانما هو لباسه هو ، ولما رأی حسن خشوعه وبکائه ، لم یشك في أنه من الذوات العارفة بالحق ؛ فتشوق اليه وأراد أن يرى ما عنده وما الذي أوجب بكاءه وتضرعه ؛ فزاد في الدنو منـــه حتى أحس به أسال ؛ فاشتد في العدو ، واشتد حي بن يقظان في أثره حتى التحق به ــ لما كان أعطاء الله من القوة والبسطة في العلم والجسم – فالتزمه وقبض عليه ؛ ولم يمكنه من البراح. فلما نظر اليه أسال وهو مكتس بجلود الحيوانات دُوات الأوبار ؟ وشعره قد طال حتى جلل كثيراً منه ، ورأى ما عنده من سرعة المدو وقوة البطش ، فرق منه فرقاً شديداً ، وجعل يستعطفه ويرغب اليه بكلام لايفهمه حي بن يقظان ولايدري ما هو ؟ غير أنه كان يميز فيه شمائل الجزع. فكان يؤنسه بأصوات كان قد تعلمها من بعض الحيوانات ، ويجـــر بده على رأسه ، ويمسح أعطافه . ويتملق اليه . ويظهر البشر والفرح به حتى سكن جأش اسال وعلم أنه لا يريد به سوءاً. وكان أسال قديماً. لمحبته في علم التأويل. قد تعلم أكثر الألسن ؛ ومهر فيها . فجمل يكلم حي بن يقظان ويسائله عن شأنه بكل لسان يعلمه ويعالج إفهامه فلا يستطيع ، وحي بن يقظان في ذلك كله يتعجب نما يسمع ولا يدري ما هو . غــــــير أنه يظهر له البشر والقبول. فاستغرب كل واحد منها أمر صاحبه. وكان عند أسال يقمة من زاد كان قد استصحبه من الجزيرة المعبورة ، فقربه إلى حي من يقظان فلم يدر ما هو ، لأنه لم يكن شاهده قبل ذلك . فأكل منه أسال وأشار إليه ليأكل ففكر حي بن يقظان فيماكان ألزم نفسه من الشروط في تناول الغذاء ، ولم يدر أصل ذلك الشيء الذي قدم له ما هـــو ، وهل يجوز له تناوله أم لا! فامتنع عن الأكل. ولم يزل أسال يرغب إليه ويستعطفه . وقد كان أولع به حي ابن يقظان فخشي إن دام على إمتناعه أن يوحشه ، فأقدم على ذلك الزاد وأكل منه . فلما ذاقه واستطابه بدا له سوء ما صنع من نقض عهوده في شرط الغذاء ، وندم على فعسله ، وأراد الانفصال عن أسال والإقبال على شأنه من طلب الرجوع إلى مقامه الكريم ، فلم تتأت له المشاهدة بسرعة . فرأى أن يقيم مع أسال في عالم الحس حتى يقف على حقيقة شأنه ، ولا يبقى في نفسه هسو نزوع إليه ، وينصرف بعد ذلك إلى مقامه دون أن يشفله شاغل . فالتزم صحبة اسال . ولما رأى أسال أيضا أنه لا يتكلم ، أمن من غوائله على دينه ، ورجا أن يعلمه الكلام والعلم والدين ، فيكون له بذلك أعظم أجر وزلفى عند الله . فشرع أسال في تعليمه الكلام أولا بأن كان يشير له إلى أعيان الموجودات وينطتى بأسمائها ، ويكرر ذلك عليه ويحمله على النطق ، فينطق بها مقترنا بالإشارة ، حتى علمه الأسماء عليه ويحمله على النطق ، فينطق بها مقترنا بالإشارة ، حتى علمه الأسماء كلها ، ودرجه قليلاً قليلاً حتى تكلم في أقرب مدة فجمل أسال يسأله عن شأنه ومن أين صار إلى تلك الجزيرة ، فاعلمه حي بن يقظان أنه لا يدري لنفسه ابتداء ولا أبا ولا أما أكثر من الظبية التي ربته ، ووصف يدري لنفسه ابتداء ولا أبا ولا أما أكثر من الظبية التي ربته ، ووصف له شأنه كله وكيف ترقى بالمعرفة ، حتى انتهى إلى درجة الوصول .

## لا تعارض بين حقائق الدين وحقائق المشاهدة

فلما سمع أسال منه وصف تلك الحقائق والذوات المفارقة لعالم الحس العارفة بذات الحق عز وجل ، ووصف له ذات الحسق تعالى وجل بأوصافه الحسنى ، ووصف له ما أمكنه وصفه بما شاهده عند الوصول من لذات الواصلين وآلام المحجوبين ، لم يشك أسال في أن جميع الأشياء التي وردت في شريعته من أمر الله عز وجل ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وجنته وناره ، هي أمثلة هذه التي شاهدها حي بن يقظان ، فانفتح بصر قلبه وانقدحت نار خاطره وتطابق عنده المعقول والمنقول ، وقربت عليه طرق التأديل ، ولم يبق عليه مشكل المعقول والمنقول ، وقربت عليه طرق التأديل ، ولم يبق عليه مشكل

في الشرع الا تبين له ، ولا مغلق الا انفتح ، ولا غامض الا اتضح ، وصار من أولي الألباب . وعند ذلك نظر الى حي بن يقظان بعين التعظيم والتوقير ، وتحقق عنده أنه من أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون . فالتزم خدمته والاقتداء به والأخذ بإشاراته فيا تعارض عنده من الأعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ملته . وجعل حي بن يقظان يستفصحه عن أمره وشأنه ، فجعل اسال يصف له شأن جزيرته وما فيها من العالم ، وكيف كانت سيرهم قبل وصول الملة اليهم . وكيف هي الآن بعد وصولها اليهم ، ووصف له جميع ما ورد في الشريعة من وصف العالم الإلهي ، والجنة والنار ، والبعث والنشور ، والحشر والحساب، والميزان والصراط . ففهم حي بن يقظان ذلك كله ولم ير فيه شيئاً على خلاف ما شاهده في مقامه الكريم .

فعلم أن الذي وصف ذلك وجاء به محق في وصفه ؛ صادق في قوله ؛ رسول من عند ربه ؛ فأمن به وصدقه وشهد برسالته .

ثم جعل يسأله عما جساء به من الفرائض ، ووضعه من العبادات ؟ فوصف له الصلاة وللزكاة ، والصيام والحج . ومسا أشبهها من الأعمال الظاهرة ؟ فتلقى ذلك والتزمه ، وأخذ نفسه بأدائه امتثالاً للأمر الذي صح عنده صدق قائله . إلا أنه بقي في نفسه أمران كان يتعجب منها ولا يدري وجه الحكمة فيها:

أحدهما - لم ضرب هذا الرسول الأمثال للناس في أكثر ما وصفه من أمر العالم الإلهي ، وأضرب عن المكاشفة حتى وقع الناس في أمر عظيم من التجسيم ، واعتقاد أشياء في ذات الحق هو منزه عنها وبريء منها ؟ وكذلك في أمر الثواب والعقاب!

والأمر الآخر – لم اقتصر على هذه الفرائض ووظائف العبادات وأباح

الاقتناء للاموال والتوسع في المآكل ، حتى يفرغ الناس للاشتغال بالباطل ، والإعراض عن الحق ؟

وكان رأيه هو أن لا يتناول أحد شيئا الا ما يقيم به الرمق ؛ وأما الأموال فلم تكن لها عنده معنى . وكان يرى ما في الشرع من الأحكام في أمر الأموال : كالزكاة وتشعبها ، والبيوع والربا والحدود والعقوبات فكان يستغرب ذلك كله ويراه تطويلا ، ويقول : « ان الناس لو فهموا الأمر على حقيقته لاعرضوا عن هـذه البواطل ، وأقبلوا على الحق ، واستغنوا عن هذا كله ، ولم يكن لاحد اختصاص بمال يسأل عن زكاته أو تقطع الايدى على سرقته ، أو تذهب النفوس على أخذه مجاهرة . »

وكان الذي أوقمه في ذلك ظنه ، أن الناس كلهم ذوو فطر فائقة ، وأذهان ثاقبة ، ونفوس عازمة ، ولم يكن يدري ما هم عليه من البلادة والنقص ، وسوء الرأي وضعف العـــزم ، وأنهم كالأنعام بل هم أضل سبـلا!

فلما اشند إشفاقه على الناس ، وطمع أن تكون نجاتهم على يديه ، حدثت له نية في الوصول إليهم ، وايضاح الحق لديهم ، وتبيينه لهم ففاوض في ذلك صاحبه أسال وسأله : هل تمكنه حبلة في الوصول اليهم ؟ فأعلمه أسال بما هم عليه من نقص الفطرة والإعراض عن أبر الله فلم يتأت له فهم ذلك ، وبقي في نفسه تعلق بما كان قد أمله . وطمع أسال أيضا أن يهدي الله على يديه طائفة من معارفه المريدين الذين كانوا أقرب إلى التخلص من سواهم ، فساعده عدلي رأيه ؛ ورأيا أن يلتزما ساحل البحر ولا يفارقاه ليلا ونهاراً ، لعل الله أن يسنى لهما عبور المبحر فالتزما ذلك وابتهلا الى الله تعالى بالدعاء أن يهيىء لهما من أمرهما رشداً . فكان من أمر الله عز وجل أن سفينة في البحر ضلت مسلكها ، ودفعتها الرياح وتلاطم الأمواج الى ساحلها . فلما قربت من البر رأى

أهلها الرجلين عسلى الشاطىء. فدنوا منها فكلمهم أسال وسألهم أن يحملوهما معهم ، فأجابوهما الى ذلك ، وأدخلوهما السفينة ، فأرسل الله اليهم ريحاً رخاء حملت السفينة في أقرب مدة الى الجزيرة التي أملاها فنزلابها ، ودخلا مدينتها ، واجتمع أصحاب أسال به ، فعرفهم شأن حي ابن يقظان ، فأشتملوا علبه اشتالاً شديداً وأكبروا أمره ، واجتمعوا اليه وأعظموه ويجلوه ، وأعلمه أسال أن تلك الطائفة هم أقرب الى الفهم والذكاء من جميع الناس ، وأنه ان عجز عن تعليمهم فهو عن تعليم الجمهور أعجز .

وكان رأس تلك الجزيرة وكبيرها سلامان وهو صاحب أسال الذي كان يرى ملازمة الجماعة ، ويقول بتحريم العزلة ؛ فشرع حي بن يقظان في تعليمهم وبث أسرار الحكمة اليهم . فما هو الا أن ترقى عن الظاهر قليلا وأخذ في وصف ما سبق الى فهمهم خلافه ؛ فجعلوا بنقبضون منه وتشمئز نفوسهم مما يأتي به ، ويتسخطونه في قلوبهم ، وان اظهروا له الرضاء في وجهه اكراماً لغربته فيهم ، ومراعاة لحق صاحبهم أسال !

وما زال حي بن يقظان يستلطفهم ليلا ونهاراً ، ويبين لهم الحق سراً وجهاراً ، فلا يزيدهم ذلك الا نبوا ونفاراً ؛ مع أنهم كانوا محبين للخير راغبين في الحق ؟ الا أنهم لنقص فطرتهم ، كانوا لا يطلبون الحق من طريقه ولا يأخذونه بجهة تحقيقه ، ولا يلتمسونه من بابه ، بل كانوا لا يريدون معرفته من طريق أربابه . فيئس من اصلاحهم ، وانقطع رجاؤه من قبولهم .

وتصفح طبقات الناس بعد ذلك ، فرأى كل حزب بما لديهم فرحون قد اتخذوا إلههم هواهم ، ومعبودهم شهواتهم ، وتهالكوا في جمع حطام الدنيا ، وألهاهم التكاثر حتى زاروا المقسابر ، لا تنجح فيهم الموعظة ولا تعمل فيهم المكلمة الحسنة ، ولا يزدادون بالجدل الا اصراراً . وأما الحكمة فلا سبيل لهم اليها ، ولاحظ لهم منها ، قد

غمرتهم الجهالة وران على قلوبهم ما كانوا يكسبون و خَتَمَ أَللهُ عَلَى عُلَم اللهُ عَلَى عُلَم اللهُ عَلَى عُلَم وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم عُشَاوَةٌ وَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ

فلما رأى سرادق العذاب قد أحاط بهم ، وظلمات الحجب قد تغشتهم ، والكل منهم – إلا اليسير – لا يتعسكون مدن ملتهم الا بالدنيا ، وقد نبذوا أعمالها على خفتها وسهولتها وراء ظهورهم ، واشتروا بها ثمناً قليلا ، وألهاهم عن ذكر الله تعالى التجارة والبيع ، ولم يخافوا يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار ، بان له وتحقق على القطع ، أن يخاطبتهم بطريق المكاشفة لا تمكن وأن تكليفهم من العمل فوق هذا القدر لا يتفق ، وأن حظ أكثر الجهور من الانتفاع بالشريعة انما هو حياتهم الدنيا ليستقيم له معاشه ، ولا يتعدى عليه سواه فيا اختص هو به ، وأنه لايفوز منهم بالسعادة الأخروية الا الشاذ النادر ، وهو من أراد حرث الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن .

فَأَمَّا مَنْ طَغَى وَآ ثَمَرَ ٱلْحَيَاةَ ٱلدُنْيَا فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِيَ ٱلمَّاوَى ، "، وأي تعب أعظم وشقاوة أطم بمن إذا تصفحت أعماله من وقت انتباهه من نومه الى حين رجوعه الى الكرى لا تجد منها شيئًا إلا وهو يلتمس به تحصيل غابة من هذه الأمور المحسوسة الحسيسة إما مال يجمعه أو لذة ينالها أو شهوة يقضيها أو غيظ يتشفى به أو جاه يحرزه أو عمل من أعمال الشرع يتزين به أو يدافع عن رقبته وهي كلها ظلمات بعضها فوق بعض في بحر لجي « وإنْ مِنْكُمْ إلّا واردُهَا كَانَ عَلى رَبّكُ

<sup>›</sup> \_ البقرة : v .

٧ - النازعات: ٣٧ ، ٣٨ ، ٣٩ .

حتْمًا مَقْضِيّاً ، ' . فلما فهم أحوال الناس وان أكثرهم بمنزلة الحيوان الناطق علم أن الحكمة كلها والهداية والتوفيق فيا نطقت ب الرسل ووردت به الشريعة لا يمكن غير ذلك ولا يحتمل المزيد عليه فلكل عمل رجال وكل ميسر لما خلق له « سُنَّة ألله في ٱلَّذِينَ خَلَوا مِنْ قَبْل و كَنْ تَجدَ السُنَّةِ ٱللهِ تَبْديلاً » ' .

فانصرف الى سلامان وأصحابه فاعتذر عما تكلم به معهم وتبرأ اليهم منه وأعلمهم أنه قدرأى مثل رأيهم واهتدى بمثل هديهم وأوصاهم بملازمة ما هم عليه من التزام حدود الشرع والأعمال الظاهرة وقلة الخوض فيما لا يعنيهم والإيمان بالمتشابهات والتسليم لها والإعراض عن البدع والأهواء والاقتداء بالسلف الصالح والترك لمحدثات الأمور وأمرهم بمجانبة ما عليه جمهور العوام من اهمال الشريعة والإقبال على الدنيا وحذرهم عنه غاية التحذير وعلم هو وصاحبه أسال أن هذه الطائفة المريدة القاصرة لا نجاة لها الا بهذا الطريق وأنها ان رفعت عنه الى يفاع الاستبصار اختل ما هي عليه ولم يمكنها أن تلحق بدرجة السمداء وتذبذبت وانتكست وساءت عاقبتها . وأن هي دامت على ما هي عليه حتى يوافيها اليقين فازتبالأمن وكانت منأصحاب اليمين وأما السابقون السابقون فأولئك المقربون فودعاهم وانفصلا عنهم وتلطفا في العود الى جزيرتها حتى يسر الله عز وجل عليها المبور اليها وطلب حي بن يقظان مقامه الكريم بالنحو الذي طلبه أولا حتى عاد اليه واقتدى به أسال حتى قرب منه أو كاد وعبدا الله بتلك الجزيرة حتى أتاهما اليقين.

۱ - مریم : ۷۱.

٢ - الاخزاب : ٦٢ .

هذا ــ أيدنا الله واياك بروح منه ــ ما كان من نبأ حي بن يقظان وأسال وسلامان وقد اشتمل على حظ من الكلام لا يوجد في كتاب ولا يسمع في معباد خطاب ٬ ومن هو العلم المكنون الذي لا يقبله الا أهل الممرفه بالله ، ولا يجهله الا أهل الغرة بالله . وقد خالفنا فيه طريق السلف الصالح في الضنانة به والشح عليه . الا أن الذي سهل علمنا افشاء هذا السر وهتك الحجاب، ما ظهر في زماننا هذا من آراء فاسدة نبغت بها متفلسفة العصر وصرحت بها ؛ حتى انتشرت في البلدان ، وعم ضررها وخشينا على الضعفاء الذين اطرحوا تقليد الأنبياء صلوات الله عليهم ، وأرادوا تقليد السفهاء والأغبياء أن يظنوا أن تلك الآراء هي الأسرار المضنون بها على غير أهلها ، فيزيد بذلك حبهم فيها رولوعهم بها . فرأينا أن نامع اليهم بطرف من سر الأسرار لنجتذبهم الى جانب التحقيق ، ثم نصدهم عن ذلك الطريق . ولم نخل مع ذلك ما أودعناه هذه الأوراق اليسيرة من الأسرار عن جانب حجاب رقيق وستر لطيف ينهتك سريعًا لن هو أهله ، ويتكاثف لمن لا يستحق تجاوزه حتى لا يتمداه . وأنا أسأل اخواني الواقفين على هذا الكلام ، أن يقبلوا عذري فيا تساهلت في تبيينه . فلم أفعل ذلك الا لأني تسنمت شواهق يزل الطرف عن مرآها . وأردت تقريب الكلام فيها على وجه الترغيب والتشويق في دخول الطريق. وأسال الله التجاوز والعفو ، وأن يوردنا من المعرفة به الصفو ، انه منعم كريم . والسلام عليك أيها الأخ المفترض اسعافة ورحمة الله وبركاته .

# فهرس

| ٥   | مقدمة                                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| ٩   | الفصل الأول : ابن طفيل : حياته وآثاره                               |
| 17  | الفصل الثاني : ابن طفيل : فلسفته                                    |
| 19  | ۱ — ابن طفیل والفلاسفة                                              |
| 27  | ۲ — موضوع الفلسفة                                                   |
| ۳١  | ي ـ مشكلة المعرفة                                                   |
| 47  | (أ) التيار العقلي وموقف الدين منه                                   |
| ٤١  | (ب) التيار الإشراقي                                                 |
| દ૦  | <ul> <li>إ ـــ السعادة ووسيلتها أو المعرفة وطريقٍ لم .</li> </ul>   |
| ٤٨  | (أ) صلة هذه الحالة باللغة                                           |
| Ģ٠  | (ب) صلتها بالعقل                                                    |
| ۱۵  | (ج) صلتها بالدين                                                    |
| ٥٢  | (د) من شروطها                                                       |
| ٤٥  | <ul> <li>العالم (أ) حقيقة الجسم (ب) كل جسم متناه</li> </ul>         |
| • 0 | (ج) قدم العالم وحدوثه                                               |
| ٥٦  | (د) ما يلزم عن اعتقاد قدم العالم أو حدوثه                           |
| ٥٧  | (ه) أبدية العالم                                                    |
| ٨٥  | r = 1                                                               |
| 7.1 | العالم الإلهي                                                       |
| ٦٣  | ٧ — الروح 🌖 الروح من الله                                           |
| 71  | (ب) وحدة الروح ﴿ ﴿ إِنَّ بِرَاءَةَ الرَّوْحِ عَنَ الْجَسَّمَانِيَةً |
| ۹٥  | (د) العذاب والنعيم في الدار الآخرة                                  |
| ٦٧  | حي بن يقظان لابي بكر بن طفيل الاندلسي                               |